
Kevin J. Mullins

Wer hat die Flut
verursacht?

Eine eingehende Betrachtung von Ellen Whites 
Aussage „Gott ertränkte die ganze Welt“ im 

Lichte des Charakters Gottes



Kevin J. Mullins

© 2025 Maranatha Media

www.maranathamedia.de

Wer hat die Flut
verursacht?

Eine eingehende Betrachtung von Ellen Whites 
Aussage „Gott ertränkte die ganze Welt“ im 

Lichte des Charakters Gottes



Titel der Originalausgabe:

Who caused the Flood?

Kevin J. Mullins

Alle Bibeltexte wurden, wenn nicht anders 

vermerkt, der Schlachter 2000 entnommen.

Übersetzung: Jutta Deichsel, Susanna Kronke

©Copyright 2025

maranathamedia.com

Druck: maranathamedia.de



Inhaltsverzeichnis

Einleitung�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� 3

1. „Die Liebe Gottes wird in unserer Zeit so dargestellt, als wäre sie von einem 
Charakter, der es Ihm unmöglich macht, den Sünder zu vernichten.“������������������������5

A. Die Bibelstellen darüber, wie Gott vernichtet: ��������������������������������������������7

B. Ellen G. White darüber, wie Gott vernichtet:���������������������������������������������10

2. „Die Menschen gehen von ihrem eigenen niedrigen Standard von Recht und 
Gerechtigkeit aus ... Gott handelt nicht nach dem Plan des Menschen. Er kann 
unendliche Gerechtigkeit üben, die der Mensch vor seinen Mitmenschen nicht zu 
tun berechtigt ist ... aber Gott tat es in strikter Gerechtigkeit.“��������������������������������16

A. Die Schriftstellen darüber, wie Gott Gerechtigkeit übt:�����������������������������16

B. Ellen G. White über die Art und Weise, wie Gott die unendliche/strikte 
Gerechtigkeit ausübt:�������������������������������������������������������������������������������������20

3. „Gottes Güte und langmütige Geduld, Seine Nachsicht und Barmherzigkeit 
gegenüber Seinen Untertanen hindern Ihn nicht daran, den Sünder zu bestrafen, der 
sich weigert, Seinen Geboten zu gehorchen.“�����������������������������������������������������������28

A. Die Heilige Schrift über die Art und Weise, wie Gott Strafe vollstreckt������29

B. Ellen G. White darüber, wie Gott Strafe vollstreckt:�����������������������������������31

4. „Noah hätte Gott missfallen, wenn er einen der Spötter und Hohnredner, die ihn 
bedrängten, ertränkt hätte, aber Gott ertränkte die ganze Welt.“����������������������������36

A. Die Heilige Schrift darüber, wer oder was die Sintflut verursacht hat:������36

B. Ellen G. White darüber, wer oder was die Sintflut verursacht hat:������������41

5. „Man könnte einwenden, dass ein liebender Vater nicht zusehen würde, wie Seine 
Kinder die Strafe Gottes durch das Feuer erleiden, während Er die Macht hätte, sie 
zu befreien. Aber Gott würde zum Wohle Seiner Untertanen und zu ihrer Sicherheit 
den Übertreter bestrafen.“����������������������������������������������������������������������������������������48

A. Die Bibel über die Bestrafung Gottes durch Feuer:������������������������������������48

B. Ellen G. White über die Strafe Gottes durch Feuer:�����������������������������������54

Schlussfolgerung�������������������������������������������������������������������������������������������������������� 77



3

Einleitung

Heute gibt es eine religiöse Bewegung, die sich die „Charakter-
Gottes-Bewegung“ nennt. Sie findet sich in mehreren Konfessionen, 
einschließlich der Siebenten-Tags-Adventisten. Diese Bewegung 
lehrt, dass der Gott der Bibel ein gewaltloser Vater ist, der nicht 
tötet. Obwohl ich dieses Konzept im weiteren Verlauf noch näher 
erläutern werde, sei darauf hingewiesen, dass diese Lehre innerhalb 
der STA-Gemeinde nicht neu ist. Zum Beispiel sagte George Fifield, 
ein Prediger der Siebenten-Tags-Adventisten und Unterstützer der 
Botschaft von 1888, im Jahr 1897 Folgendes: „Es ist nicht so, dass 
Gott auf einem hohen Thron sitzt und zu den Menschen sagt: ‚Wenn 
du so und so handelst, werde Ich dich am Leben lassen; wenn du 
aber etwas anderes tust, werde Ich dich töten.‘ Gott tötet nicht. 
Er ist die Quelle des Lebens.“ (General Conference Daily Bulletin, 
19.Februar 1897, Seite 90.1)

Es scheint, dass seitdem dieses Wissen in den vergangenen 
Jahrzehnten weitgehend verloren gegangen ist und erst in jüngster 
Zeit wieder an Bedeutung gewinnt. Gleichzeitig melden sich Gegner 
der Botschaft zu Wort und behaupten, sowohl die Bibel als auch 
Ellen White seien gegen diese Botschaft. Ein solches Zitat, das im 
Mittelpunkt unserer Untersuchung steht, findet sich im Folgenden:

Die Liebe Gottes wird in unserer Zeit so dargestellt, als 
wäre sie von einem Charakter, der es Ihm unmöglich 
macht, den Sünder zu vernichten. Die Menschen gehen 
von ihrem eigenen niedrigen Standard von Recht und 
Gerechtigkeit aus. „Du dachtest, dass Ich ganz und gar 
so wäre wie du“. Psalm 50,21. Sie messen Gott an sich 
selbst. Sie überlegen, wie sie unter den gegebenen 
Umständen handeln würden, und beschließen, dass 
Gott so handeln würde, wie sie sich vorstellen, dass 
sie handeln würden. Gottes Güte und Langmut, Seine 
Geduld und Barmherzigkeit, die Er Seinen Untertanen 
entgegenbringt, werden Ihn nicht daran hindern, den 
Sünder zu bestrafen, der sich geweigert hat, Seinen 



4

Anforderungen entsprechend gehorsam zu sein ... 
Man könnte einwenden, dass ein liebender Vater nicht 
zusehen würde, wie Seine Kinder die Strafe Gottes durch 
das Feuer erleiden, während Er die Macht hätte, sie zu 
befreien. Aber Gott wird zum Wohle Seiner Untertanen 
und zu ihrer Sicherheit den Übertreter bestrafen. Gott 
handelt nicht nach dem Plan des Menschen. Er kann 
unendliche Gerechtigkeit üben, die der Mensch vor 
seinen Mitmenschen nicht zu tun berechtigt ist. Noah 
hätte Gott missfallen, wenn er einen der Spötter und 
Hohnredner, die ihn bedrängten, ertränkt hätte, aber 
Gott ertränkte die ganze Welt. Lot hätte kein Recht 
gehabt, Strafe über seine Schwiegersöhne zu bringen, 
aber Gott tat es in strikter Gerechtigkeit. (Letters and 
Manuscripts, Vol.3, Manuscript 5, Abs.11+14, 1876)

Um zu verstehen, was sie hier sagt, müssen wir auf bestimmte Worte 
achten, die sie verwendet, z.B: 1. Vernichten. 2. Gerechtigkeit. 3. 
Bestrafen. Wir werden dies sogar in der vorgestellten Reihenfolge 
tun, und dann werden wir darauf vorbereitet sein, die Zerstörung 
der vorsintflutlichen Menschen durch die Sintflut und die durch 
das Feuer vernichteten Menschen im Zusammenhang mit dem 
Charakter Gottes zu verstehen.



5

1. „Die Liebe Gottes wird in unserer Zeit so 
dargestellt, als wäre sie von einem Charakter, 
der es Ihm unmöglich macht, den Sünder zu 

vernichten.“

Zunächst einmal ist zu bemerken, dass die Vertreter der 
Charakter-Gottes-Bewegung glauben, dass die Sünder vernichtet 
werden. Worauf sich Ellen White hier bezieht, ist der Glaube 
des Universalismus, der lehrt, dass kein einziger Mensch, der 
jemals gelebt hat oder leben wird, vernichtet werden wird. Die 
„Vernichtung“, zu der sie kommen, wird vergeistigt, indem gesagt 
wird, ja, alle Sünder werden in dem Sinne vernichtet, dass Gott sie 
von ihrer Sündhaftigkeit reinigen wird, wie ein Arzt einen tödlichen 
Tumor entfernt, ohne die Person physisch zu töten. 

Zugegeben, diese Art der geistlichen „Tötung“ oder „Vernichtung“ 
des Sünders kommt in der Heiligen Schrift vor. Ein Beispiel dafür 
ist 5.Mose 32,39, wo es heißt: „Seht nun, dass Ich, Ich allein es 
bin und kein Gott neben Mir ist! Ich bin‘s, der tötet und lebendig 
macht, Ich zerschlage und Ich heile, und niemand kann aus 
Meiner Hand erretten!“ Bitte beachtet, dass Gott in diesem Vers 
nicht einige Menschen hier drüben tötet, während Er andere 
Menschen dort heilt und wiederherstellt. Vielmehr zeigt die 
Bibel einen zweistufigen Prozess auf, der an ein und derselben 
Person durchgeführt wird. Erstens wird das Ausmaß des Problems 
diagnostiziert und offenbart, wie schmerzhaft es ist. Zweitens 
wird für Abhilfe und Wiederherstellung gesorgt. Im Buch Hiob 
wird derselbe Vorgang, der sich bei einem Menschen vollzieht, 
folgendermaßen beschrieben:

Siehe, wohl dem Menschen, den Gott zurechtweist! 
Darum verwirf die Züchtigung des Allmächtigen nicht! 
Denn Er verwundet und verbindet; Er zerschlägt, und 
Seine Hand heilt. Hiob 5,17.18

Hier ein weiteres Beispiel, das sich auf das Volk Gottes bezieht:



6

Kommt, wir wollen wieder umkehren zum Herrn! Er 
hat uns zerrissen, Er wird uns auch heilen; Er hat uns 
geschlagen, Er wird uns auch verbinden! Hosea 6,1

Paulus spricht auch davon, wenn er sagt: „... denn der Buchstabe 
tötet, der Geist aber macht lebendig“ (2.Kor 3,6). Dann in größerem 
Ausmaß in Römer Kapitel 6:

... wir wissen ja dieses, dass unser alter Mensch 
mitgekreuzigt worden ist, damit der Leib der Sünde 
außer Wirksamkeit gesetzt sei, so dass wir der Sünde 
nicht mehr dienen; denn wer gestorben ist, der ist von 
der Sünde freigesprochen. Wenn wir aber mit Christus 
gestorben sind, so glauben wir, dass wir auch mit Ihm 
leben werden, da wir wissen, dass Christus, aus den 
Toten auferweckt, nicht mehr stirbt; der Tod herrscht 
nicht mehr über Ihn. Denn was Er gestorben ist, das ist 
Er der Sünde gestorben, ein für allemal; was Er aber lebt, 
das lebt Er für Gott. Also auch ihr: Haltet euch selbst 
dafür, dass ihr für die Sünde tot seid, aber für Gott lebt 
in Christus Jesus, unserem Herrn! Römer 6,6-11

Während diese Art der geistlichen Tötung in einigen Fällen definitiv 
biblisch angewendet werden kann, ist die Tatsache, dass einige 
Menschen die Erlösung absichtlich ablehnen und dem zweiten 
Tod - der völligen physischen und geistlichen (Körper und Seele) 
Auslöschung - ausgesetzt werden, ebenfalls biblisch (Mt 10,28).

Worauf wir uns in unserer fraglichen Aussage konzentrieren 
wollen, ist die Schlussfolgerung, dass es Gott ist, der die physische 
Zerstörung des Sünders direkt verursacht. Wie bei jeder biblischen 
Lehre müssen wir uns an die biblische Methode der Bibelauslegung 
halten. Schwester White rät uns, die 14 Punkte der Bibelauslegung 
zu beachten, wie sie von William Miller gelehrt wurden. Hier ist 
Regel Nummer 4:

Um einen grundlegenden Lehrpunkt zu verstehen, 
musst du alle Schriftstellen zu diesem Thema 



7

zusammenbringen. Dann lass jedes einzelne Wort 
wirken, und wenn du eine Theorie formulieren kannst, 
ohne einen Widerspruch zu finden, dann kannst du 
nicht falsch liegen; (Jesaja 28,7-29; 35,8; Sprüche 19,27; 
Lukas 24,27.44.45; Jakobus 5,19; 2 Petrus 1,19.20). 
(Views of the Prophecies and Prophetic Chronology 
Selected from Manuscripts of William Miller, 1841, ed. 
Joshua V. Himes, S.20-24)

Mit anderen Worten, wir können nicht einfach einen Vers oder 
eine Aussage nehmen und eine Lehre daraus machen. Da wir 
hier das Thema, ob Gott vernichtet, betrachten, sollten wir „alle 
Schriftstellen zu diesem Thema zusammenbringen. Dann lass jedes 
einzelne Wort wirken …“. Danach werden wir sehen, wie Ellen 
White in völliger Harmonie mit der Heiligen Schrift steht, und wir 
werden ihre Denkweise beleuchten, als sie die gesamte fragliche 
Aussage schrieb.

A. Die Bibelstellen darüber, wie Gott vernichtet: 

Das Wort „vernichten“ (oder auch „zerstören“) kommt in 243 Versen 
in der englischen King James Version vor. Offensichtlich werden wir 
in dieser Studie nicht jeden einzelnen davon betrachten, daher 
gebe ich hier eine Zusammenfassung der Schlussfolgerungen, zu 
denen ich und viele andere gekommen sind. Wenn wir uns ehrlich 
bemühen, die Vernichtung zu verstehen, die scheinbar direkt von 
Gott kommt, müssen wir zuerst ein sehr bekanntes und biblisches 
Prinzip berücksichtigen, das zeigt, dass von Gott oft in der Heiligen 
Schrift gesagt wird, dass Er etwas „tut“, was Er nur widerwillig 
„zulässt“. Der STA-Bibelkommentar stimmt damit überein. Zum 
Beispiel sagt der STA-Bibelkommentar zu Hesekiel 20,25:

In der Bibel werden Gott viele Taten zugeschrieben, 
nicht mit der Vorstellung, dass Er sie tatsächlich 
ausführt, sondern unter dem Gesichtspunkt, dass Er sie 
in Seiner Allmacht und Allwissenheit nicht verhindert. 
Ein Verständnis dieses Prinzips hilft, viele scheinbar 



8

widersprüchliche Aussagen zu erklären ... (SDA Bible 
Commentary, Band 4, S.647; über Hesekiel 20,25)

Hier ein weiteres Beispiel aus Hesekiel 38,3.4 (… und sprich: So 
spricht GOTT, der Herr: Siehe, Ich komme über dich, Gog, du Fürst 
von Rosch, Mesech und Tubal! Und Ich will dich herumlenken und 
will dir Haken in deine Kinnbacken legen; Ich will dich und deine 
ganze Kriegsmacht herausführen, Rosse und Reiter, alle prächtig 
gekleidet, eine große Menge, die alle Ganzschilde, Kleinschilde und 
Schwerter tragen: …)

„Die Macht wird hier als Macht des Herrn dargestellt, 
denn in der Heiligen Schrift wird häufig gesagt, dass 
Gott das tut, was Er dem Satan erlaubt zu tun.“ (SDA 
Bible Commentary, Band 4, S.707; über Hesekiel 38,4) 

Dieser Grundsatz wird im gesamten STA-Bibelkommentar 
wiederholt beschrieben. Ein sehr gutes Beispiel aus der Heiligen 
Schrift, das sich direkt darauf bezieht, dass Gott einen Sünder 
„vernichtet“, findet sich in der Geschichte über den Tod von König 
Saul. In 1.Chronik 10 lesen wir klar und deutlich:

So starb Saul wegen seiner Treulosigkeit, die er 
gegen den  Herrn  begangen hatte, wegen des Wortes 
des  Herrn, das er nicht eingehalten hatte, und weil 
er die Totenbeschwörerin gesucht und befragt hatte; 
den Herrn aber hatte er nicht gesucht. Darum tötete Er 
(Gott) ihn und wandte das Königreich David, dem Sohn 
Isais, zu. 1.Chronik 10,13.14

Hier lesen wir ganz klar, dass Gott Saul „tötete“ (vernichtete). Hätten 
wir nur diese Aussage über Sauls Tod, wäre die Sache erledigt, 
der Fall abgeschlossen. Wir müssen jedoch „alle Schriftstellen zu 
diesem Thema zusammenbringen. Dann lass jedes einzelne Wort 
wirken …“ Gibt es noch eine andere Stelle in der Schrift, die von 
Sauls Tod spricht? Ja, und zwar genau im selben Kapitel:

Und der Kampf wurde hart gegen Saul; und die 



9

Bogenschützen erreichten ihn, und er zitterte vor den 
Schützen. Da sprach Saul zu seinem Waffenträger: 
Zieh dein Schwert und ersteche mich damit, dass nicht 
diese Unbeschnittenen kommen und Mutwillen mit 
mir treiben! Aber sein Waffenträger wollte nicht, denn 
er fürchtete sich sehr. Da nahm Saul das Schwert und 
stürzte sich hinein. Als nun sein Waffenträger sah, dass 
Saul tot war, stürzte auch er sich in sein Schwert und 
starb. So starben Saul und seine drei Söhne und sein 
ganzes Haus miteinander. 1.Chronik 10,3-6

Hier lesen wir, dass Saul in Wirklichkeit Selbstmord beging. Aber 
erinnert euch an den STA-Bibelkommentar: „Ein Verständnis dieses 
Prinzips [dass Gott sagt, Er „tut“ das, was Er widerwillig „zulässt“] 
hilft, viele scheinbar widersprüchliche Aussagen zu erklären.“ 
Zusammengenommen haben wir nun die biblische Sichtweise, dass 
Gott Saul tötete (vernichtete), indem Er ihm widerwillig gestattete, 
Selbstmord zu begehen.

Wenn wir dieses einfache Prinzip verstehen, können wir es auf 
die vielen Stellen in der Heiligen Schrift anwenden, die der 
biblischen Lehre, dass Gottes Charakter rein und heilig ist, glatt zu 
widersprechen scheinen. Gottes Liebe zeigt sich nicht darin, dass 
Er den Sünder direkt tötet, um Sein Volk, das Er liebt, zu schützen, 
sondern Seine Liebe zeigt sich sowohl dem Sünder als auch dem 
Heiligen, indem Er sich immer dem freien Willen Seiner Geschöpfe 
unterordnet. Schauen wir uns ein anderes Beispiel an, das auch den 
Tod von Saul betrifft:

Ich gab dir einen König in Meinem Zorn und nahm ihn 
[wieder] weg in Meinem Grimm! Hosea 13,11

Auch hier lesen wir die klare Aussage, dass Gott König Saul in 
Seinem Grimm wegnahm (tötete/vernichtete). Wir wissen jedoch 
bereits, dass Saul Selbstmord beging, so dass wir das Prinzip 
anwenden müssen, dass von Gott manchmal gesagt wird, dass 
Er das „tut“, was Er widerstrebend „zulässt“. Dieser Vers wirft 



10

auch ein Licht auf Gottes „Zorn“ und „Grimm“, die hier beide so 
definiert werden, dass Gott den Menschen nur ungern das gibt, 
was sie selbstsüchtig begehren, auch wenn es ihnen schadet. Sie 
wollten einen König wie alle anderen Völker, also gibt Gott ihnen 
im „Zorn“ einen König. Der König lehnt dann mutwillig und trotzig 
Gottes Gnade und Seine Ratschläge ab, weshalb Gott im „Grimm“ 
Seine schützende Gegenwart wegnimmt und Saul Selbstmord 
begeht. Immer wieder geschieht genau das in der ganzen Heiligen 
Schrift, wenn wir von Gottes Zorn und Grimm lesen. Es geht NIE 
darum, dass Er Gewalt und Macht anwendet, um zu töten und zu 
zerstören, sondern darum, dass Er es zulässt und sie ihren eigenen 
egoistischen Wünschen überlässt. So beschreibt der Apostel Paulus 
Gottes Zorn:

Denn es wird geoffenbart Gottes Zorn vom Himmel 
her über alle Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der 
Menschen, welche die Wahrheit durch Ungerechtigkeit 
aufhalten … Darum hat sie Gott auch dahingegeben 
in die Begierden ihrer Herzen, zur Unreinheit, so dass 
sie ihre eigenen Leiber untereinander entehren, … 
Darum hat sie Gott auch dahingegeben in entehrende 
Leidenschaften; denn ihre Frauen haben den natürlichen 
Verkehr vertauscht mit dem widernatürlichen; … Und 
gleichwie sie Gott nicht der Anerkennung würdigten, hat 
Gott auch sie dahingegeben in unwürdige Gesinnung, zu 
verüben, was sich nicht geziemt, … Römer 1,18.24.26.28.

B. Ellen G. White darüber, wie Gott vernichtet:

Betrachten wir zunächst die Tatsache, dass Ellen White auch das 
gleiche Prinzip des Zulassens lehrte. In Bezug auf 2.Samuel 12,11.12, 
wo es heißt, dass Gott das Böse gegen David erwecken würde, sagt 
sie: „Nicht, dass Gott diese ruchlosen Taten veranlasst hätte, aber 
um Davids Sünde willen verhinderte Er sie auch nicht“ (Patriarchen 
und Propheten 712.2).

Ein weiteres Beispiel dafür findet sich in Ellen Whites Kommentar zu 



11

4.Mose 21,6, wo es heißt: „Und der Herr sandte feurige Schlangen 
unter das Volk, und sie bissen das Volk, und viel Volk von Israel 
starb.“

Als die Kinder Israels durch die Wüste zogen, schützte 
der Herr sie vor giftigen Schlangen; aber es kam die Zeit, 
da der Herr wegen Israels Übertretung, Unbußfertigkeit 
und Starrköpfigkeit Seine Macht über diese Reptilien 
aufhob, und viele von ihnen wurden gebissen und 
starben. Dann wurde die eherne Schlange erhöht, damit 
alle, die Buße taten und im Glauben auf sie blickten, 
leben konnten.“ (Testimonies for the Church, Band 8, 
S.50)

In seiner einfachen Lesart scheint der Vers in 4.Mose anzudeuten, 
dass Gott in Seinem Zorn absichtlich (böswillig) ein Nest von 
Schlangen zusammengetrieben hat (vielleicht hat Er sie sogar 
an Ort und Stelle geschaffen), um die Übertreter anzugreifen, 
die Seine Wege in Frage stellten. Ellen White hat sich jedoch 
unter Inspiration dafür entschieden, das Wort „gesandt“ auf der 
Grundlage der Pi`el-Form des hebräischen Wortes שָׁ לַח (shalach) 
auszulegen, das BrownDriver Briggs als „loslassen“, „gehen lassen“, 
„freilassen“, „übergeben“ definiert.1 Ein Beispiel dafür findet sich in 
Psalm 50,19, wo es heißt: 

… deinen Mund lässt du Böses reden, und deine Zunge 
knüpft Betrug. (Schlachter 2000)

Ihr lasst euren Mund zum Bösen los [schalach], und 
eure Zunge spannt den Betrug ein. (American Standard 
Version)

Du entfesselst [schalach] deinen Mund zum Bösen und 
spannst deine Zunge zum Betrug ein. (Christian Standard 
Version)

1 „Bedenkt und beachtet, dass von Gott in der Schrift gesagt wird, dass Er etwas sendet, 
wenn Er es verhindern könnte, aber nicht verhindert, dass etwas gesendet wird.“ (Edward 
Bird, Fate and Destiny, Inconsistent with Christianity: or, The Horrid Decree of Absolute and 
Unconditional Election and Reprobation Fully Detected, 1726).



12

Sie war sogar der Meinung, dass es „der Feind unserer Seelen“ war, 
der das eigentliche Töten vornahm:

Dieselbe Hand, die die feurigen Schlangen in der Wüste 
davon abhielt, in das Lager der Israeliten einzudringen, bis 
Gottes auserwähltes Volk Ihn durch ihr ständiges Murren 
und Klagen provozierte, bewacht heute die Ehrlichen im 
Herzen. Sollte diese Hand sich zurückziehen, würde der 
Feind unserer Seelen sofort mit dem Zerstörungswerk 
beginnen, das er schon so lange zu vollbringen wünscht. 
Und weil Gottes langanhaltende Nachsicht jetzt nicht 
wahrgenommen wird, wird den Mächten des Bösen 
bereits in begrenztem Maße gestattet, zu vernichten. 
Wie bald werden die Menschen ihre herrlichen 
Bauwerke, die ihr ganzer Stolz sind, ausgelöscht sehen! 
(Manuscript Releases 19, S.281)

Mit Bezug auf Verse wie 2.Mose 4,21; 7,3.13, in denen angedeutet 
wird, dass Gott das Herz des Pharaos direkt verstockte, erklärt Ellen 
White dieses Prinzip erneut:

Gott nötigt nie einen Menschen, sich zu vergehen und 
verloren zu gehen. Wir lesen, dass Er das Herz des 
Pharaos, des Königs von Ägypten, verhärtete und dass 
der Pharao sich weigerte, Israel ziehen zu lassen. Hat 
Gott den König in seiner Verstocktheit gestärkt und 
bestätigt? Nein, Er hat einfach zugelassen, dass die Saat 
des Unglaubens ihre Früchte trägt; und die Saat, die 
gesät wurde, als das erste Wunder abgelehnt wurde, 
brachte eine Ernte der Untreue hervor. Gott überließ 
den König den Neigungen seines eigenen Herzens. 
(Review and Herald, 27.Juli 1897, Abs.5)

In diesem Zusammenhang sagt Ellen White noch etwas darüber, 
wie Gott zerstört:

Gott vernichtet keinen Menschen. Ein jeder, der 
zugrunde gehen wird, vernichtet sich selbst. Ein jeder, 



13

der die Mahnungen seines Gewissen erstickt, sät den 
Samen des Unglaubens, und derselbe wird eine sichere 
Ernte bringen. Als Pharao vor alters die erste ihm von 
Gott gegebene Warnung verwarf, säte er den Samen 
der Halsstarrigkeit, und er erntete Halsstarrigkeit. 
Gott zwang ihn nicht zum Unglauben. Der Same des 
Unglaubens, den er säte, brachte eine Ernte nach 
seiner Art hervor. In dieser Weise fuhr er in seiner 
Halsstarrigkeit fort, bis er auf sein verwüstetes Land, 
auf die kalte, tote Gestalt seines Erstgeborenen und 
der Erstgeborenen aller, die in seinem Hause waren, 
und aller Familien seines Reiches blickte, bis die Wasser 
des Meeres sich über seinen Pferden, seinen Wagen 
und seinen Kriegsleuten zusammenschlossen. Seine 
Geschichte veranschaulicht in furchtbarer Weise die 
Wahrheit der Worte: „Was der Mensch sät, das wird 
er ernten.” Galater 6,7. Würden die Menschen dies 
erkennen, dann würden sie sorgfältiger darauf achten, 
was für Samen sie säen. (Christi Gleichnisse 83.4)

Der Pharao hatte seine Zeit zum Säen, und er hatte auch 
seine Zeit zum Ernten. Er säte Widerstand und Starrsinn. 
Er hat die Saat in den Boden gesät. Keine neue Kraft wurde 
von Gott eingesetzt. Dem Samen wurde Zeit gegeben, 
zu sprießen; dem Mann wurde erlaubt, seinen wahren 
Charakter auszuleben. Wenn der Herr Unglauben im 
Herzen sieht, der sich gegen das Licht und die Beweise 
richtet, muss Er den Menschen nur in Ruhe lassen; denn 
die Saat, die in den Boden gelegt wurde, wird Samen nach 
ihrer Art hervorbringen ... Als der Pharao sich weigerte, 
die Botschaften und Ermahnungen Gottes zu beachten, 
und nicht durch das erste Wunder, das Gott tat, um ihn 
zu überzeugen, gewarnt wurde, war er in einem Zustand, 
in dem es ihm leichter fiel, zu sagen: „Ich will“ und „Ich 
will nicht“. Sein unabhängiger Widerstand brachte eine 
Ernte nach seiner Art hervor, und alle Beweise, die Gott 
gab, um seine Schritte auf den richtigen Weg zu lenken, 



14

dienten nur dazu, ihn in Unglauben und Rebellion zu 
verankern. Er ging von einem Grad des Widerstands und 
des vorsätzlichen Ungehorsams gegenüber Gott zum 
nächsten über, so wie es die Gottlosen aller Zeiten getan 
haben und bis zum Ende der Zeit tun werden, bis er 
schließlich auf das tote Angesicht seines Erstgeborenen 
blickte. Der Charakter, den Pharao offenbarte, ist dem 
aller Unbußfertigen ähnlich. Gott vernichtet keinen 
Menschen; aber nach einer gewissen Zeit werden die 
Gottlosen dem Verderben überlassen, das sie selbst 
angerichtet haben. (Youth’s Instructor, 30.November 
1893) 

Vergleichen wir die Aussagen:

1.	 „Die Liebe Gottes wird in unserer Zeit so dargestellt, als 
wäre sie von einem Charakter, der es Ihm unmöglich macht, 
den Sünder zu vernichten.“

1.	 „Gott vernichtet keinen Menschen. Ein jeder, der zugrunde 
gehen wird, vernichtet sich selbst.“

2.	 „Gott vernichtet keinen Menschen; aber nach einer gewissen 
Zeit werden die Gottlosen dem Verderben überlassen, das 
sie selbst angerichtet haben.“

Sind diese Aussagen widersprüchlich? Nein. Ellen White bekräftigt 
lediglich das biblische Prinzip des Zulassens. Gott wird den Sünder 
vernichten, indem Er ihn nicht daran hindert, sich selbst zu 
vernichten. Die Wahrheit, an die man sich hier erinnern muss, ist, 
dass die Vernichtung bzw. Zerstörung nicht direkt von Gott kommt 
- „… keine neue Kraft wurde von Gott eingesetzt“. Sie schrieb 
deutlich: „Die Zerstörung der Seele kann nicht Gott angelastet 
werden“ (Youth‘s Instructor, 7.Dezember 1893, Abs.2).

Ellen White sagt uns genau, wer der Zerstörer ist:

Krankheit, Leiden und Tod sind Werke einer 



15

gegnerischen Macht. Satan ist der Zerstörer, Gott der 
Wiederhersteller. {Fußspuren des großen Arztes 114.1}

Satan selbst ist der Feind, der den Menschen zur Sünde 
verführt und ihn dann womöglich vernichtet. Hat er 
sein Opfer sicher, frohlockt er über das Verderben, das 
er bewirkte. Könnte er, wie er wollte, so würde er das 
ganze Menschengeschlecht in sein Netz einfangen. 
Legte sich nicht die göttliche Macht ins Mittel, ihm würde 
nicht ein Sohn, nicht eine Tochter Adams entrinnen. 
(Der Große Kampf 537.2)

Beachtet, dass Satan „der“ Zerstörer ist, nicht einfach „ein“ 
Zerstörer! Denkt daran, sie sagt: „Wenn der Herr Unglauben im 
Herzen sieht, der sich gegen das Licht und die Beweise richtet, 
muss Er den Menschen nur in Ruhe lassen.“ Es ist nicht nötig, dass 
Gott den hartnäckigen Sünder tötet, der auf den Rand einer Klippe 
zu rennt. 

„Mein Volk geht zugrunde aus Mangel an Erkenntnis“, sagt der Herr 
(Hos 4,6). Welches spezifische Wissen fehlt ihm? „Die Erkenntnis 
Gottes“ (Vers 1). Wie verhält man sich, wenn man Gott nicht kennt? 
„Ihr macht Gelübde und brecht sie; ihr tötet und stehlt und begeht 
Ehebruch. Überall herrscht Gewalt - ein Mord nach dem anderen“ 
(Vers 2 gemäß der New Living Translation) - alles Eigenschaften, 
die dem Charakter Gottes widersprechen! Wie kommt es zu der 
Zerstörung? „Ephraim ist an die Götzen gebunden; lass ihn in 
Ruhe!“ (Vers 17). Wenn Gott sich der freien Entscheidung des 
hartnäckigen Sünders unterwirft, wird dieser allein gelassen; er 
ist von der Quelle des Lebens abgekoppelt, und somit ist seine 
Zerstörung eine unvermeidliche Folge seines eigenen Handelns. 
Genau auf diese Weise wird Gottes Gerechtigkeit ausgeübt.



16

2. „Die Menschen gehen von ihrem eigenen 
niedrigen Standard von Recht und Gerechtigkeit 

aus ... Gott handelt nicht nach dem Plan des 
Menschen. Er kann unendliche Gerechtigkeit üben, 
die der Mensch vor seinen Mitmenschen nicht zu 

tun berechtigt ist ... aber Gott tat es in strikter 
Gerechtigkeit.“

Um Gottes Gerechtigkeit zu verstehen, müssen wir uns an diese 
Worte erinnern, die Gott gesprochen hat:

Denn Meine Gedanken sind nicht eure Gedanken, und 
eure Wege sind nicht Meine Wege, spricht der  Herr; 
sondern so hoch der Himmel über der Erde ist, so viel 
höher sind Meine Wege als eure Wege und Meine 
Gedanken als eure Gedanken. Jesaja 55,8.9

Sobald wir dem Geist Christi erlauben, in uns zu wohnen, wird 
unser Geist in Einheit mit Gottes Geist ausgerichtet (gerechtfertigt) 
werden. Unsere Gedanken und Wege werden durch Seine ersetzt. 
Schauen wir uns an, wie die Heilige Schrift Gottes Gerechtigkeit 
definiert.

A. Die Schriftstellen darüber, wie Gott 
Gerechtigkeit übt:

Recht und Gerechtigkeit sind die Grundfeste Deines 
Thrones, Gnade und Wahrheit gehen vor Deinem 
Angesicht her. (Psalm 89,142)

In diesem Vers wird der hebräische Parallelismus verwendet, bei 
dem sich zwei Wörter oder Sätze gegenseitig erklären. In diesem 
Fall ist das „Recht“ parallel zu „Gnade“, während „Gerechtigkeit“ 

2 In manchen Bibelübersetzungen Vers 15



17

parallel zu „Wahrheit“ ist. So besteht Gottes Recht darin, immer 
Gnade zu zeigen; (חֵ סֵ ד ;checed), was wörtlich bedeutet: „liebevolle 
Güte, die sich zu den Bedürfnissen Seiner Geschöpfe herablässt.“ 
Dazu gehören auch die Bösen. Jesus lehrte uns, dass Gott immer 
„gütig zu den Undankbaren und Bösen“ ist (Lk 6,35). Könnt ihr 
sehen, wie Freundlichkeit und Böses einander entgegengesetzt 
sind? Kurz bevor Er dies sagte, erklärte Jesus einen wichtigen 
Unterschied zwischen dem Guten und dem Bösen:

Da sprach nun Jesus zu ihnen: Ich will euch etwas 
fragen: Darf man am Sabbat Gutes tun oder Böses tun, 
das Leben retten oder verderben? (Lukas 6,9)

Beachtet auch hier die Parallelität:

- Gutes tun = Leben retten

- Böses tun = Leben verderben3

Hat Gott jemals etwas Böses getan? Nein! Deshalb gilt: „Das Böse 
[nicht Gott] wird den Gottlosen töten ...“ (Ps 34,214). Entgegen 
der landläufigen Meinung ist biblische Gerechtigkeit nicht 
gleichbedeutend mit dem Töten des Übeltäters.

Das nächste Beispiel zeigt uns die Gerechtigkeit Gottes in Aktion:

„Schafft Recht dem Geringen und der Waise, den 
Elenden und Armen lasst Gerechtigkeit widerfahren!“ 
Psalm 82,3 

Könnt ihr erkennen, dass es bei Gottes Gerechtigkeit nicht 
darum geht, Vergeltung zu üben, sondern das Richtige zu tun - 
die Geringen, Waisen und Elenden zu verteidigen? In Psalm 146 
verschafft Gott „den Unterdrückten Recht“, was dadurch definiert 

3 Das griechische Wort für „verderben“ ist hier ἀπόλλυμι (apollumi), das die Bedeutung hat 
von „töten ... anordnen, dass jemand getötet werden muss“ (Thayer's Greek Lexicon). „... 
ist es am Sabbat erlaubt, Gutes zu tun, oder Böses zu tun? Leben zu retten oder zu töten?“ 
(Literal Standard Version)
4 In manchen Bibelübersetzungen Vers 22



18

wird, dass Er „Treue auf ewig bewahrt“, „den Hungrigen Brot gibt“, 
„die Gebundenen löst“ (diejenigen, die in der Sünde gefangen 
gehalten werden), „die Blinden sehend macht“ (sowohl körperlich 
als auch geistlich), „die Elenden aufrichtet“, „die Fremdlinge“ in 
Seinem Volk „behütet“ und „die Waisen und Witwen erhält“. Aber 
wie sieht es mit der Gerechtigkeit gegenüber demjenigen aus, der 
die Übertretung begeht (d. h. dem Gottlosen)?

Der HERR hat sich zu erkennen gegeben, hat Gericht 
gehalten; der Gottlose ist verstrickt in dem Werk seiner 
Hände! Psalm 9,165

Hier sehen wir, dass Gottes Gerechtigkeit nicht durch Gewalt 
an irgendjemandem vollstreckt wird, sondern dadurch, dass 
Er den hartnäckigen Sünder seinen eigenen zerstörerischen 
Entscheidungen überlässt. In Bezug auf unser Beispiel mit König Saul 
„vernichtete“ Gott König Saul gemäß Seiner „strikten Gerechtigkeit“, 
indem Er Saul den zerstörerischen Entscheidungen überließ, die er 
getroffen hatte. Mit jeder Entscheidung, die er traf, trennte er sich 
von der Quelle des Lebens, und weil Gott sich niemals in die freie 
Entscheidung eines Menschen einmischt, erlaubte Er Saul zu ernten, 
was er gesät hatte. Da Gott immer „gütig zu den Undankbaren und 
Bösen“ ist, wird Er nicht mit Bösem vergelten (Spr 20,22; 1.Petr 
3,9), deshalb: „Gott vernichtet keinen Menschen; aber nach einer 
gewissen Zeit werden die Gottlosen dem Verderben überlassen, 
das sie selbst angerichtet haben.“ 

Wir sehen dieses Konzept wieder in Psalm 7, wo wir lesen: „Ich 
will dem HERRN danken für Seine Gerechtigkeit; ich will den 
allmächtigen HERRN preisen“ (Vers 17 gemäß der New English 
Translation). Wie wird Gottes Gerechtigkeit hier ausgeführt? Lesen 
wir es noch einmal zusammen mit dem Kontext der Verse 14-16:

Seht den, der mit Bosheit schwanger ist, der 
zerstörerische Pläne fasst und verderbliche Lügen gebärt 
– er gräbt eine Grube und fällt dann in das Loch, das er 

5 In manchen Bibelübersetzungen Vers 17



19

selbst gemacht hat. Er wird zum Opfer seiner eigenen 
zerstörerischen Pläne, und die Gewalt, die er anderen 
antun wollte, fällt auf seinen eigenen Kopf. Ich will 
dem HERRN danken für Seine Gerechtigkeit; ich will den 
allmächtigen HERRN preisen. Psalm 7,14-17 gemäß der 
New English Translation

Bevor wir uns Ellen White zuwenden, wollen wir lesen, wie E.J. 
Waggoner Gottes Gerechtigkeit beschreibt:

Gottes Barmherzigkeit währt ewig, auch wenn es 
einige gibt, die nichts davon wissen wollen. In Seiner 
Barmherzigkeit erträgt Er sie lange, aber Gott konnte die 
Rebellion in Seinem Herrschaftsgebiet nicht ewig dulden 
und Seinen treuen Untertanen gegenüber gerecht sein. 
Aus Gerechtigkeit und Barmherzigkeit gegenüber 
denen, die sich Seiner Herrschaft willig unterwerfen, 
muss Er die Bösen also die Strafe erleiden lassen, die 
sie sich selbst bereitet haben. Es wäre in der Tat eine 
Ungerechtigkeit, den Bösen nicht das zu geben, wofür 
sie so lange und eifrig gearbeitet haben. Sie haben 
sich gegen den Herrn und gegen Seinen Gesalbten 
verbündet und gesagt: Lasst uns ihre Bande zerreißen 
und ihre Stricke von uns werfen. (Psalm 2,3). Ihr ganzer 
Wunsch war es, sich selbst überlassen zu sein, und nun 
gibt Gott ihnen ihren Wunsch. Da es aber keinen Ort 
im Universum gibt, an dem Gott nicht ist, bleibt ihnen 
nur die Auslöschung. So lesen wir: „Denn die Übeltäter 
werden ausgerottet; die aber auf den Herrn harren, 
werden das Land erben. Nur noch eine kurze Zeit, so 
wird der Gottlose nicht mehr sein, und wenn du dich 
nach seiner Wohnung erkundigst, ist er nicht mehr da. 
Psalm 37,9.10. (Present Truth UK, Justice and Mercy, p. 
55, 23.Februar, 1893)6

Ein paar Seiten weiter in seinem Artikel verwendet Waggoner 

6 https://maranathamedia.de/book/view/gerechtigkeit-und-gnade-waggoner



20

genau die gleichen Worte wie Ellen White: „strikte Gerechtigkeit“:

Die höchstmögliche Freude ist in der vollkommensten 
Freiheit zu finden; und diese hat Gott dem Menschen 
gegeben, indem Er ihm die größtmögliche Freiheit gab, zu 
wählen, was er will. In dieser Wahl gibt es absolut keine 
Beschränkung, die der Herr dem Menschen auferlegt. 
Seine STRIKTE GERECHTIGKEIT zeigt sich darin, dass 
Er sich nicht in das persönliche Recht des Menschen 
einmischt, das zu wählen, was er haben will. Gott weiß, 
dass der Mensch nur in Ihm sein höchstes Gut finden 
kann, und deshalb stellt Er sich dem Menschen im 
attraktivsten Licht vor und bittet ihn, Ihn anzunehmen; 
aber Er wird sich nicht einmischen, wo Seine Gegenwart 
nicht erwünscht ist. Er wird den Willen des Menschen 
nicht erzwingen. Er hat den Menschen geschaffen und 
ihm die vollkommene Freiheit garantiert, und Er selbst 
achtet die Rechte, die Er dem Menschen verliehen hat. 
Der Versuch, den Menschen zu zwingen, Seine Wege 
anzunehmen, so vollkommen sie auch sein mögen, 
würde bedeuten, ihn der Freiheit zu berauben, die 
untrennbar mit Gott verbunden ist; und damit würde 
Er Seine eigene Absicht vereiteln. (Present Truth UK, 
Justice and Mercy S.53, 23.Februar 1893)7

Das ist genau das, was Ellen White sagte: „Wenn der Herr Unglauben 
im Herzen sieht, der sich gegen das Licht und die Beweise richtet, 
muss Er den Menschen nur in Ruhe lassen.“ In der Tat ist dies genau 
die Art und Weise, wie sie Gottes Gerechtigkeit definiert.

B. Ellen G. White über die Art und Weise, wie Gott 
die unendliche/strikte Gerechtigkeit ausübt:

Aber denen, die keinen Sinn für die Güte und 
Barmherzigkeit Gottes haben, die Seine barmherzigen 
Warnungen ablehnen, die Seine Ratschläge, den 

7 Ebd.



21

höchsten Standard der biblischen Anforderungen zu 
erreichen, zurückweisen, die dem Geist der Gnade 
trotzen, würde der Herr Seine schützende Macht 
nehmen. Mir wurde gezeigt, dass Satan die Seelen, die 
er verführt hat, verstricken und dann zerstören würde, 
wenn er könnte. Gott wird lange nachsichtig sein, aber es 
gibt eine Grenze für Seine Barmherzigkeit, eine Linie, die 
Seine Barmherzigkeit und Seine Gerechtigkeit markiert. 
Mir wurde gezeigt, dass die Gerichte Gottes nicht 
direkt vom Herrn über sie kommen würden, sondern 
[eher] auf diese Weise: Sie stellen sich außerhalb 
Seines Schutzes. Er warnt, korrigiert, tadelt und weist 
auf den einzigen Weg der Sicherheit hin; wenn dann 
diejenigen, die Gegenstand Seiner besonderen Fürsorge 
waren, nach wiederholten Warnungen unabhängig 
vom Geist Gottes ihrem eigenen Weg folgen, wenn sie 
ihren eigenen Weg wählen, dann beauftragt Er Seine 
Engel nicht, Satans entschiedene Angriffe auf sie zu 
verhindern. Es ist die Macht Satans, die auf dem Meer 
und auf dem Lande wirkt und Unheil und Not bringt, 
die Scharen von Menschen hinwegfegt, um sich seiner 
Beute zu versichern. Sturm und Unwetter werden zu 
Wasser und zu Lande sein, denn Satan ist in großem 
Zorn herabgekommen. Er ist am Werk. Er weiß, dass 
seine Zeit kurz ist, und wenn ihm nicht Einhalt geboten 
wird, werden wir schrecklichere Manifestationen seiner 
Macht erleben, als wir uns je erträumt haben. (Letters 
and Manuscripts, Vol.4, Letter 14, 1883)

Jedes Mal, wenn man bei Ellen White etwas über Gottes Gerechtigkeit 
und Gerichte liest, muss man es immer mit dem obigen Abschnitt 
in Verbindung bringen. Diese Aussagen sind eindeutig. Selbst wenn 
sie einst anders glaubte oder Gottes Gerechtigkeit nicht vollständig 
verstanden haben mag (und ich sage nicht, dass es so war oder 
nicht), wurde ihr dieses göttliche Verständnis von Gott gegeben, 
indem sie sagte: „Mir wurde gezeigt, dass die Gerichte Gottes 



22

nicht direkt vom Herrn über sie kommen würden ...“8 Wenn sie also 
sagt, dass Gott den Sünder in „strikter Gerechtigkeit vernichtet“, 
müssen wir es in diesem ihr gezeigten Licht (d.h. im permissiven, 
zulassenden Sinne) verstehen und dass sie in „der Sprache der 
Bibel“ schreibt:

Mehr und mehr werde ich meine Botschaft den 
Menschen in der Sprache der Bibel darlegen. Wenn 
dann jemand Einwände erhebt, muss er sich auf die 
Bibel berufen. (Letter 244, 1906)

In Bezug auf die „vergeltende Gerechtigkeit Gottes“ sagt sie:

Der Kelch der Ungerechtigkeit ist fast voll, und die 
vergeltende Gerechtigkeit Gottes wird bald über die 
Schuldigen kommen. Die Bosheit der Bewohner dieser 
Welt hat das Maß ihrer Ungerechtigkeit fast gefüllt. 
Diese Erde hat fast den Punkt erreicht, an dem Gott 
dem Zerstörer GESTATTEN wird, seinen Willen auf ihr 
auszuüben. (Last Day Events 41)

Wer ist es, der zerstört? „Der Zerstörer“. Wer ist der Zerstörer? 
„Satan ist der Zerstörer; Gott ist der Wiederhersteller.“ Einer der 
Gründe, warum Satan zerstört und vernichtet, ist, dass er Gottes 
Vorstellung von Gerechtigkeit ablehnt. Gott lässt zu, dass Satans 
Gerechtigkeit ausgeübt wird, damit das Universum sieht, wie 
zerstörerisch seine Vorstellung von Gerechtigkeit ist.

Satan wird nach seiner eigenen Vorstellung von 
Gerechtigkeit gerichtet werden. Es war sein Argument, 
dass jede Sünde bestraft werden müsse. Würde Gott 
die Strafe erlassen, so sagte er, wäre er kein Gott der 
Wahrheit oder der Gerechtigkeit. Satan wird das Urteil 
treffen, von dem er sagte, dass Gott es ausüben solle. 
(Manuscript Release, vol.12, S.413)

8 Selbst der Prophet Daniel berichtete, dass er erst Jahre später, als der Engel Gabriel ihm 
mehr Verständnis gab, vollständig verstand, was er schreiben sollte (Dan 8,27; 9,21.22)



23

Auch hier sehen wir, dass die Gerichte Gottes nicht direkt vom Herrn 
ausgehen, auch nicht über Satan. Stattdessen wird Satan „seiner 
eigenen Vorstellung von Gerechtigkeit“ überlassen. Auf diese Weise 
wird Gottes Gerechtigkeit an allen Bösen vollstreckt. Sie haben sich 
ein falsches Verständnis von Gerechtigkeit angeeignet, das von 
Satan beeinflusst wurde; deshalb werden sie ihrer Vorstellung von 
Gerechtigkeit überlassen und „sie werden das Urteil bekommen, 
von dem sie sagten, dass Gott es ausüben solle“. So wie die 
ungläubigen Juden sich selbst als unwürdig für das ewige Leben 
erachteten (Apg 13,46), wird am Ende „jeder sich selbst das Urteil 
sprechen.“

Jesus kam mit der Wahrheit des Himmels und zog alle 
zu sich, die der Stimme des Heiligen Geistes Gehör 
schenkten, wohingegen sich die Anbeter des eigenen 
Ich’s zum Reiche Satans bekannten. Ihre Haltung 
gegenüber Christus erwies bei allen, auf wessen Seite 
sie standen. So spricht sich jeder selbst sein Urteil. (Das 
Leben Jesu 41.2)

Was ist also Satans Vorstellung von Gerechtigkeit? Nun, sie muss 
das Gegenteil von Gottes Gerechtigkeit sein, die darin besteht, das 
Richtige zu tun, indem man Gnade (liebevolle Güte) zeigt. Satans 
Gerechtigkeit ist demnach unvereinbar mit Gnade.

Zu Beginn des großen Kampfes hatte Satan erklärt, 
dass Gottes Gesetz nicht gehalten werden könne, dass 
Gerechtigkeit und Barmherzigkeit unvereinbar seien 
und dass es, sollte das Gesetz übertreten werden, für 
den Sünder unmöglich sei, Vergebung zu erlangen. Jede 
Sünde müsse bestraft werden, sagte Satan, und wenn 
Gott die Strafe erlassen würde, wäre Er kein Gott der 
Wahrheit und Gerechtigkeit. So oft die Menschen Gottes 
Gebote verletzten und dem göttlichen Willen trotzten, 
triumphierte Satan. Er behauptete jedesmal, es sei nun 
erwiesen, dass man das Gesetz nicht halten und dass den 
Menschen nicht vergeben werden könne. Weil er nach 



24

seiner Empörung aus dem Himmel ausgestoßen worden 
war, forderte er, dass auch das Menschengeschlecht 
von der Gunst Gottes ausgeschlossen sein sollte. Gott 
könne nicht gerecht sein und zugleich einem Sünder 
Gnade erweisen. 

Gottes Liebe hat sich in Seiner Gerechtigkeit nicht 
weniger bekundet als in Seiner Gnade. Gerechtigkeit ist 
die Grundlage Seiner Herrschaft und die Frucht Seiner 
Liebe. Satan wollte die Gnade von der Wahrheit und 
Gerechtigkeit trennen; er versuchte zu beweisen, 
dass die Gerechtigkeit des göttlichen Gesetzes seinem 
Frieden widerspreche. Christus aber zeigte, dass 
nach dem Plane Gottes beides unlösbar miteinander 
verbunden ist und dass das eine nicht ohne das andere 
bestehen kann. Er will, „dass Güte und Treue einander 
begegnen, Gerechtigkeit und Friede sich küssen“. 
Psalm 85,11. Durch Sein Leben und durch Seinen Tod 
bewies Christus, dass die Gerechtigkeit Gottes nicht 
Seine Barmherzigkeit zunichtemacht, sondern dass die 
Sünde vergeben wird, dass das Gesetz gerecht ist und 
gänzlich gehalten werden kann. Satans Anklagen waren 
widerlegt. Gott hatte den Menschen einen eindeutigen 
Beweis Seiner Liebe gegeben. (Das Leben Jesu 763.1 
und 764.2-3)

Wir wissen, dass Christus am Kreuz „die Seelenangst, die den 
Sünder befallen wird, wenn die erlösende Gnade nicht länger 
mehr für das schuldige Geschlecht Fürbitte einlegt“ (Das Leben 
Jesu, Seite 753) verspürte. Die Heilige Schrift sagt jedoch, dass 
Gottes Gnade ewig währt (siehe Psalm 118). Gott ist barmherzig in 
Seiner Gerechtigkeit und gerecht in Seiner Barmherzigkeit; beides 
ist untrennbar miteinander verbunden. Gott hält Seine Gnade 
NIEMALS zurück, aber Er erlaubt es, dass der Sünder sie ablehnt. 
Das ist es, was Christus am Kreuz empfand. Er empfand den 
Unglauben des Sünders an Gottes ewige Gnade. Dieser Unglaube 
bringt dem Sünder die Seelenangst der Selbstverurteilung. Im 



25

„General Conference Bulletin“ vom 1.Oktober 1899 erklärt Ellen 
White, was geschah:

Gerechtigkeit und Gnade standen sich gegenüber, 
getrennt durch eine tiefe Kluft …

Halten wir hier einen Moment inne. Wessen Vorstellung 
von Gerechtigkeit ist es, dass Gerechtigkeit und Gnade sich 
gegenüberstehen, getrennt durch eine tiefe Kluft? Satans! Daher 
spricht sie hier von einem falschen Gerechtigkeitssystem. Fahren 
wir nun fort:

Gerechtigkeit und Gnade standen sich gegenüber, 
getrennt durch eine tiefe Kluft. Der Herr, unser Erlöser, 
kleidete Seine Göttlichkeit in Menschlichkeit und 
erwirkte für die Menschen einen Charakter, der ohne 
Makel und Fehler war. Er pflanzte Sein Kreuz mitten 
zwischen Himmel und Erde und machte es zu einem 
Anziehungspunkt, der in beide Richtungen hinausreichte 
und beides, Gerechtigkeit und Gnade, über den Abgrund 
anzog. Die Gerechtigkeit kam von ihrem erhabenen Thron 
herab und näherte sich dem Kreuz mit allen himmlischen 
Heerscharen. Dort erblickte die Gerechtigkeit Einen, der 
Gott gleich war und die Strafe für alle Ungerechtigkeit 
und Sünde trug. Mit vollkommener Zufriedenheit 
verneigte sich die Gerechtigkeit ehrfürchtig am Kreuz 
und sagte: „Es ist genug”. (General Conference Bulletin 
1.Oktober 1899, Art.B, Abs.20-22)

Könnt ihr sehen, was geschieht? In der Nacht, als Er von der Menge 
gefangen genommen wurde, sagte Jesus: „Dies ist eure Stunde 
und die Macht der Finsternis“ (Lk 22,53). Er stand kurz davor, die 
Gerechtigkeit der gefallenen Menschen zu erleiden, die glaubten, 
„es sei besser, dass ein Mensch für das Volk sterbe“ (Joh 18,14). 
Sein ganzes Leben lang sprach Christus von Gott „nicht als einem 
rächenden Richter, sondern als barmherzigen Vater“ (Das Leben 
Jesu, S.189). Am Kreuz jedoch „nimmt [Gott] selbst gegenüber dem 
Sündenträger [Jesus] die Rolle eines Richters ein und entledigt sich 



26

der liebenswerten Eigenschaften eines Vaters.“ (Letter 21, 1895)

Aufgrund des Gewichts der Sünde, das auf Christus lastete und 
eine Erfahrung des Unglaubens verursachte, war Christus versucht, 
Gott als einen rächenden Richter statt als einen liebenden Vater zu 
sehen. Weil es Ihm erlaubt war, für uns zur Sünde zu werden (2.Kor 
5,21), verbarg („verdeckte“) die Sünde das Angesicht (den wahren 
Charakter) Seines Vaters vor Ihm (Jes 59,2). Das ist die Erfahrung, 
die alle ungläubigen Sünder machen. Obwohl Christus versucht war 
zu glauben, dass dies Gottes Gerechtigkeit war, die hier ausgeführt 
wurde, erlebte Er in Wirklichkeit, wie Satans Vorstellung von 
Gerechtigkeit (dass Gerechtigkeit und Gnade voneinander getrennt 
sind) durch die Menschen umgesetzt wurde.

Christus überwand jedoch diese satanische „Annahme“, und obwohl 
„der Erlöser nicht durch die Pforten des Grabes sehen konnte“ und 
„die Hoffnung Ihm nicht zeigte, dass Er als Sieger aus dem Grab 
hervorkommen würde“ (Das Leben Jesu S.753), hielt Er durch den 
Glauben an die Güte Seines Vaters fest und rief: „In Deine Hände 
befehle Ich Meinen Geist“ (Lk 23,46).

In dieser dichten Finsternis war Gottes Gegenwart 
verborgen; denn Er macht die Dunkelheit zu Seinem 
Gezelt und verbirgt Seine Herrlichkeit vor den Augen der 
Menschen. Gott und Seine heiligen Engel waren neben 
dem Kreuz; der Vater stand bei Seinem Sohn. Doch 
Seine Gegenwart wurde nicht offenbar. Hätte Seine 
Herrlichkeit aus der Wolke hervorgeleuchtet, so wären 
alle menschlichen Augenzeugen ringsumher vernichtet 
worden. Auch sollte Jesus in dieser erhabenen Stunde 
nicht durch die Gegenwart des Vaters gestärkt werden. 
Er trat die Kelter allein — niemand unter den Völkern 
war mit Ihm. Jesaja 63,3. {Das Leben Jesu 754.2}

Inmitten der schrecklichen Finsternis, scheinbar von 
Gott verlassen, hatte Jesus den Leidenskelch bis zur 
Neige geleert. In diesen furchtbaren Stunden hatte 
Er sich auf die Ihm vorher gegebene Zusicherung 



27

verlassen, dass Ihn der Vater annehmen werde. Er 
kannte das Wesen Seines Vaters, und Er verstand auch 
dessen Gerechtigkeit, Erbarmen und große Liebe. In 
festem Glauben verließ Er sich auf Gott, dem Er stets 
freudig gehorcht hatte. Als Er Sein Leben nun demütig 
Gott anvertraute, wurde das Gefühl, der Vater habe Ihn 
verlassen, langsam zurückgedrängt. Durch den Glauben 
wurde Christus Sieger. {Das Leben Jesu 757.1}

Weil Christus die Angst und den Zweifel überwunden hatte, sah Er 
nicht die Verwesung im Grab (Apg 2,31.32) und erfuhr daher nicht 
den zweiten Tod, sondern stand als Sieger aus dem Grab auf und 
wurde so zu unserem Vorbild:

Wer überwindet, dem will Ich geben, mit Mir auf 
Meinem Thron zu sitzen, so wie auch Ich überwunden 
habe und Mich mit Meinem Vater auf Seinen Thron 
gesetzt habe. Offenbarung 3,21

Wer ein Ohr hat, der höre, was der Geist den Gemeinden 
sagt! Wer überwindet, dem wird kein Leid geschehen 
von dem zweiten Tod. Offenbarung 2,11

Die Auferstehung bewies somit, dass derjenige, der „den Charakter 
Seines Vaters kannte“, zu Recht offenbarte, dass Gott kein 
„rächenden Richter“, sondern ein „liebender Vater“ ist (Joh 5,22; 
8,15). Derjenige, der der Urheber und Vollender des Glaubens ist, 
hat die Welt überwunden (Hebr 12,2; 1.Joh 5,4). Deshalb ist es 
entscheidend, dass auch wir „den Glauben Jesu“ empfangen (Offb 
14,12).

Er [Satan] stellte Gott in einem falschen Licht dar und 
kleidete Ihn mit seinen eigenen Eigenschaften. Christus 
kam, um den Vater in Seinem wahren Charakter 
darzustellen. Er zeigte, dass Er kein willkürlicher Richter 
war, der bereit war, Gerichte über die Menschen zu 
bringen und sich daran erfreute, sie für ihre bösen Taten 
zu verurteilen und zu bestrafen. (Signs of the Times, 



28

18.November 1889, Abs.6)

3. „Gottes Güte und langmütige Geduld, Seine 
Nachsicht und Barmherzigkeit gegenüber Seinen 
Untertanen hindern Ihn nicht daran, den Sünder 

zu bestrafen, der sich weigert, Seinen Geboten zu 
gehorchen.“

Da wir wissen, dass Gottes Gerichte nicht direkt von Gott ausgehen, 
sondern dadurch über die Menschen kommen, dass Er den Sünder 
den natürlichen Folgen seiner eigenen freien Entscheidung überlässt, 
sind wir bereit zu verstehen, wie Gott diejenigen bestraft, die sich 
weigern, Seinen Anforderungen zu gehorchen. Bisher haben wir 
gesehen, dass Gottes Zerstörung, Zorn (Grimm) und Gerechtigkeit 
nicht dadurch vollstreckt werden, dass Er Seine Macht demonstriert 
und gegen den Sünder vorgeht, sondern indem Er auf Wunsch des 
Sünders Seine erhaltende Kraft zurückzieht. Sollte Seine Bestrafung 
in irgendeiner Weise anders sein? Nein.

Es ist ein Irrtum zu glauben, dass Gottes Gesetz wie menschliches 
Gesetz funktioniert, das Regeln durch auferlegte Strafen durchsetzt. 
Im Laufe der gesamten Geschichte hat die Mehrheit der gefallenen 
Menschheit an diese Täuschung geglaubt. Ein kurzer Blick auf die 
Geschichte der Kirche während des Mittelalters beweist dies. Die 
Tatsache, dass die römische Kirche die Einhaltung des Sonntags 
anstelle des Sabbats durchgesetzt hat, offenbart die verzerrte 
Denkweise des Menschen, dass Gottes Gesetz willkürlich ist und 
durch Gesetzgebung geändert werden kann.

Gottes Gesetze sind jedoch die göttlichen Protokolle, nach 
denen das Leben funktioniert. Jede Abweichung von diesen 
Lebensprinzipien führt natürlicherweise zu Krankheit und Tod. Die 



29

Strafen für die Übertretung von Gottes Gesetz kommen daher nicht 
direkt vom Gesetzgeber, sondern sind die natürlichen Folgen der 
Durchtrennung der Lebenslinie zwischen Gott und uns. Wenn Gott 
sagt: „Du wirst sicherlich sterben“, ist das eine liebevolle Warnung 
und keine gewaltsame Drohung! Denn Er ist ein liebender Vater 
und kein rachsüchtiger Erpresser!

A. Die Heilige Schrift über die Art und Weise, wie 
Gott Strafe vollstreckt

Im 44. Kapitel von Jeremia lesen wir:

Wie Ich Jerusalem bestraft habe, so strafe Ich jetzt 
die Leute aus Juda, die in Ägypten wohnen – mit 
Krieg, Hunger und Pest.  Niemand wird entrinnen oder 
überleben. Niemand wird nach Juda zurückkehren, 
obwohl sie sich danach sehnen, wieder dort zu wohnen. 
Nur einige wenige werden entkommen und dorthin 
zurückkehren. Jeremia 44,13.14 Gute Nachricht

Denken wir daran, dass wir bereits von Ellen White gelernt haben: 
„Krankheit, Leiden und Tod sind Werke einer gegnerischen Macht. 
Satan ist der Zerstörer, Gott ist der Wiederhersteller“ {Fußspuren 
des großen Arztes 114.1}. Daher wissen wir, dass die Strafe in Form 
von Krieg, Hunger und Pest nicht direkt von Gott kam. Stattdessen 
übergab Gott sie ihrem Feind (d.h. einer gegnerischen Macht/
Satan), dem sie dienen wollten (wie ihr Ungehorsam gegenüber 
Gott zeigte). Beachten wir die Verse 29-30:

Ich will euch auch ein Zeichen geben, an dem ihr 
erkennen könnt, dass Ich euch hier in diesem Land strafe 
und Meine Drohungen gegen euch wahr mache:  Ich 
werde den ägyptischen König Hofra an seine Todfeinde 
ausliefern, so wie Ich damals Zidkija, den König von 
Juda, an seinen Todfeind Nebukadnezzar, den König 
von Babylonien, ausgeliefert habe. Das sage Ich, der 
HERR. Jeremia 44,29.30 Gute Nachricht



30

Was ist nun mit der Bestrafung durch das Schwert? Auch diese wird 
von Gott vollstreckt, indem Er sie ihren Feinden überlässt:

  Und Ich will das Schwert über euch kommen lassen, 
das die Bundesrache vollzieht! Und wenn ihr euch dann 
in eure Städte zurückzieht, will Ich die Pest unter euch 
senden und euch in die Hand eurer Feinde geben. 
3.Mose 26,25

In Bezug auf das Anfertigen von Götzenbildern sagt Gott:

Bete sie nicht an und diene ihnen nicht! Denn Ich, der 
HERR, dein Gott, bin ein eifersüchtiger Gott, der die 
Schuld der Väter heimsucht an den Kindern bis in das 
dritte und vierte Glied derer, die Mich hassen, … 2.Mose 
20,5

Das hebräische Wort für „heimsucht” lautet hier דַקְפ (paqad) und ist 
dasselbe hebräische Wort, das in der oben genannten Schriftstelle 
aus Jeremia für „bestraft” verwendet wird. Werfen wir einen Blick 
auf 2.Mose 20:5 in der Hoffnung für Alle-Übersetzung:

Wirf dich nicht vor solchen Götterfiguren nieder, bring 
ihnen keine Opfer dar! Denn Ich bin der HERR, dein 
Gott. Ich dulde keinen neben Mir! Wer Mich verachtet, 
den werde Ich bestrafen. Sogar seine Kinder, Enkel und 
Urenkel werden die Folgen spüren! 2.Mose 20,5 HFA9

Wie bestraft Gott die Nachkommen eines Volkes bis in das 
dritte und vierte Glied oder sucht sie heim? Es wäre natürlich 
nicht gerecht, jemanden direkt für die Sünden eines anderen zu 
bestrafen, wie Gott in Hesekiel 18,20 sagt. Wie kommt es also zu 

9 Obwohl ich diese Version verwendet habe, um das Wort „bestrafen“ hervorzuheben, 
verzerrt sie scheinbar die Verwendung des Wortes „eifersüchtig“ – „Ich dulde keinen neben 
Mir“ – und impliziert, dass die Verehrung von irgendetwas oder irgendjemand anderem Ihn 
eifersüchtig auf diese Konkurrenz um Anbetung macht. Allerdings „ist Gott nicht eifersüchtig 
auf das Götzenbild in dem Sinne, dass Er das Gefühl hat, etwas zu verlieren, das das Götzenbild 
anstelle von Ihm erhält. Seine Eifersucht, Seine Sorge gilt demjenigen, der sich verbeugt und 
sich an eine andere Quelle wendet, um das zu bekommen, was er braucht, obwohl nur Gott es 
ihm geben kann“ (Character of God.org/A Jealous God)



31

dieser „Bestrafung“ oder „Heimsuchung“? Ganz einfach dadurch, 
dass Gott widerstrebend zulassen muss, dass die natürlichen Folgen 
einer solchen Sünde jede nachfolgende Generation betreffen. Ellen 
White bezeichnet dies als „im Zuge der Geschehnisse”.

B. Ellen G. White darüber, wie Gott Strafe 
vollstreckt:

David hatte Amnons Frevel nicht geahndet. Wegen 
dieser Pflichtvergessenheit des königlichen Vaters 
und der Unbußfertigkeit des Sohnes ließ der Herr den 
Dingen ihren Lauf und hinderte Absalom nicht. Wenn 
Eltern oder Vorgesetzte es versäumen, geschehenes 
Unrecht zu bestrafen, wird Gott eingreifen. Er zieht 
Seine bewahrende Hand zurück, so dass im Zuge der 
Geschehnisse Sünde wieder durch Sünde bestraft 
wird. {Patriarchen und Propheten 703.1}

Wie „bestraft oder ahndet Gott die Ungerechtigkeit“ und „wird 
eingreifen“? „Er zieht Seine bewahrende Hand zurück“. Was ist das 
sichere Ergebnis oder die Folge davon? „Im Zuge der Geschehnisse 
wird Sünde wieder durch Sünde bestraft.“ Mit anderen Worten, die 
Strafe, die naturgemäß in der Sünde der ersten Generation enthalten 
ist, wird bis zur dritten und vierten Generation weiterwirken (d. h. 
einen Schneeballeffekt haben).

Gott erträgt mit göttlicher Geduld die Boshaftigkeit der 
Gottlosen; aber Er erklärt, dass Er ihre Übertretungen 
mit einer Rute bestrafen wird. Er wird schließlich 
den zerstörerischen Mächten Satans gestatten, 
die Herrschaft zu übernehmen, um zu vernichten.“ 
(Manuskript 17, 1906, Abs.24)

Wir müssen dieses biblische Prinzip immer im Auge behalten. Die 
„Strafe” kommt nicht direkt vom Herrn; stattdessen lässt Er die 
Ereignisse ihren natürlichen Lauf nehmen, bis Sünde durch Sünde 
bestraft wird. Jakobus sagt: „Die Sünde aber [nicht Gott], wenn sie 



32

vollendet ist, gebiert den Tod ” (Jak 1,15). Der Psalmist sagt: „Den 
Gottlosen wird das Böse töten” (Ps 34,2110). Paulus sagt: „Der Lohn 
der Sünde ist der Tod“ (Röm 6,23). Nicht, dass Gott dich mit dem 
Tod als auferlegte Strafe bezahlt, sondern wie es im Weymouth 
New Testament heißt: „Der Lohn, den die Sünde zahlt, ist der Tod.“ 
Doch weil Satan unser Verständnis von Gottes Charakter und Gesetz 
verzerrt hat, glauben wir traurigerweise, dass Krankheit und Tod 
von Gott auf uns gebracht werden als Bestrafung für die Sünden.

Die Juden glaubten ganz allgemein, dass die Sünde bereits 
in diesem Leben bestraft würde. In jeder Heimsuchung 
erblickten sie die Strafe für eine Übeltat, die der 
Leidende oder seine Eltern begangen hatten. Gewiss, 
alles Leiden stammt aus der Übertretung des göttlichen 
Gesetzes. Diese Wahrheit war jedoch verfälscht 
worden. Satan, der Urheber der Sünde mit all ihren 
Folgen, hatte die Menschen dazu gebracht, Krankheit 
und Tod als Maßnahmen Gottes zu sehen, als Strafe, 
die willkürlich wegen der Sünde verhängt wurde. Von 
daher kam es, dass jemand, der Kummer hatte oder im 
Unglück steckte, noch unter der zusätzlichen Belastung 
stand, als großer Sünder zu gelten. 

So wurde der Weg für die Verwerfung Jesu durch die 
Juden vorbereitet: „Er trug unsre Krankheit und lud auf 
sich unsre Schmerzen.“ Doch gerade deshalb hielten ihn 
die Juden „für den, der geplagt und von Gott geschlagen 
und gemartert wäre“, und sie verbargen ihr Angesicht 
vor Ihm. Jesaja 53,4.3 

Gott hatte zwar eine Lehre erteilt, die gerade das 
verhindern sollte. Hiobs Leben zeigte, dass Satan 
Leiden verhängt, die Gott aus Gnaden außer Kraft setzt. 
Israel verstand jedoch die Lektion nicht. Den gleichen 
Irrtum, den Gott bei den Freunden Hiobs schon getadelt 
hatte, wiederholten nun die Juden, als sie Christus 

10 In manchen Bibelübersetzungen Vers 22



33

verwarfen. {Das Leben Jesu 467.1-3}11

Einige wichtige Punkte, die es hier zu beachten gilt:

•	 Krankheit und Tod gehen NICHT von Gott aus.

•	 Krankheit und Tod gehen von Satan aus und sind die 
natürliche Folge der Sünde.

•	 Am Kreuz wurde Christus NICHT von Gott geschlagen 
und gemartert.

•	 Am Kreuz wurde Christus von der sündigen 
Menschheit geschlagen und gemartert, die unter 
dem Einfluss Satans stand.

Denken wir daran: „Er (Christus) fühlte die Seelenangst, die den 
Sünder befallen wird, wenn die erlösende Gnade nicht länger 
mehr für das schuldige Geschlecht Fürbitte einlegt.“ (Das Leben 
Jesu 753). Obwohl man annahm/annimmt, dass es so war, 
entstand diese Seelenqual nicht dadurch, dass Gott Seinen Sohn 
für uns schlug und marterte, deshalb ist es auch nicht Gott, der 
am Ende die schuldige Menschheit schlägt und martert. Am Kreuz 
offenbarten Gott und Sein Sohn die tödlichen Folgen der Sünde, 
die von der hasserfüllten Menschheit ausgeübt wurden (Röm 8,3), 
und gleichzeitig bekundeten sie Ihre bedingungslose Liebe zu uns, 
indem sie unsere Sünde, unseren Hass ertrugen und uns in keinster 
Weise vergalten oder bedrohten (1.Petr 2,23); und dann vergaben 
sie uns, denn wir wussten nicht, was wir taten (Lk 23,34).12

11 Es ist Satans beständiges Bemühen, das Wesen Gottes, die Natur der Sünde und den 
wahren Ausgang des großen Kampfes verkehrt darzustellen. Seine Trugschlüsse verringern 
die Verpflichtung gegen das göttliche Gesetz und gestatten den Menschen zu sündigen. 
Gleichzeitig flößt er ihnen falsche Vorstellungen von Gott ein, so dass sie eher mit Furcht und 
Hass denn mit Liebe zu Ihm aufblicken. Die seinem eigenen Charakter anhaftende Grausamkeit 
schreibt er dem Schöpfer zu; sie ist in den Religionssystemen verkörpert und findet Ausdruck 
in den Gebräuchen des Gottesdienstes. So werden die Gemüter der Menschen verblendet, 
und Satan sichert sie sich als seine Werkzeuge, um Gott zu bekämpfen.  (Der Große Kampf 
569.4)
12 Weitere Informationen zu diesem Thema findest du in meinem Buch „Hat Gott Jesus 
getötet?“, verfügbar auf maranathamedia.de



34

Dieselbe verdrehte Denkweise, dass Gerichte und Strafen direkt 
von Gott über die Ungehorsamen kommen, zeigt sich auch in Bezug 
auf die Zerstörung Jerusalems:

Die Juden hatten sich selbst die Fesseln geschmiedet, sich 
selbst den Becher der Rache gefüllt. In der vollständigen 
Vernichtung, die ihnen als Nation widerfuhr, und in 
all dem Weh, das ihnen in die Diaspora (Zerstreuung) 
nachfolgte, ernteten sie nur, was sie mit eigenen 
Händen gesät hatten. Ein Prophet schrieb einst: „Israel, 
du bringst dich in Unglück! ... denn du bist gefallen um 
deiner Missetat willen.“  Hosea 13,9;  Hosea 14,2. Ihre 
Leiden werden oft als eine Strafe hingestellt, mit der 
sie auf direkten Befehl Gottes heimgesucht wurden. 
Auf diese Weise sucht der große Betrüger sein eigenes 
Werk zu verbergen. Durch eigensinnige Verwerfung der 
göttlichen Liebe und Gnade hatten die Juden den Schutz 
Gottes verwirkt, so dass Satan sie nach seinem Willen 
beherrschen konnte. Die schrecklichen Grausamkeiten, 
die bei der Zerstörung Jerusalems verübt worden 
waren, kennzeichnen Satans rachsüchtige Macht über 
jene, die sich seiner verderbenbringenden Herrschaft 
unterstellen.

Wir können nicht ermessen, wieviel wir Christus für den 
Frieden und Schutz schuldig sind, deren wir uns erfreuen. 
Es ist die mäßigende Kraft Gottes, die verhindert, 
dass die Menschen völlig unter die Herrschaft Satans 
geraten. Die Ungehorsamen und die Undankbaren 
haben allen Grund, Gott für seine Gnade und Langmut 
dankbar zu sein, weil er die grausame, boshafte 
Macht des Bösen im Zaum hält. Überschreiten aber 
die Menschen die Grenzen der göttlichen Nachsicht, 
dann wird jene Einschränkung aufgehoben. Gott 
tritt dem Sünder nicht als Scharfrichter gegenüber, 
sondern er überlässt jene, die seine Gnade verwerfen, 



35

sich selbst, damit sie ernten, was sie gesät haben. 
Jeder verworfene Lichtstrahl, jede verschmähte oder 
unbeachtete Warnung, jede geduldete Leidenschaft, 
jede Übertretung des Gesetzes Gottes ist eine Saat, die 
ihre bestimmte Ernte hervorbringen wird. Der Geist 
Gottes wird sich schließlich von dem Sünder, der sich 
ihm beharrlich widersetzt, zurückziehen, und dann 
bleibt dem Betreffenden weder die Kraft, die bösen 
Leidenschaften der Seele zu beherrschen, noch der 
Schutz, der ihn vor der Bosheit und Feindschaft Satans 
bewahrt. Die Zerstörung Jerusalems ist eine furchtbare 
und ernste Warnung an alle, die das Anerbieten der 
göttlichen Gnade geringachten und den Mahnrufen der 
Barmherzigkeit Gottes widerstehen. Niemals wurde 
ein entscheidenderes Zeugnis für den Abscheu Gottes 
gegenüber der Sünde und für die sichere Bestrafung der 
Schuldigen gegeben. {Der Große Kampf 35.1,2}



36

4. „Noah hätte Gott missfallen, wenn er einen 
der Spötter und Hohnredner, die ihn bedrängten, 

ertränkt hätte, aber Gott ertränkte die ganze 
Welt.“

Wir sind nun bereit, Ellen Whites obige Aussage zu verstehen, 
dass „Gott die ganze Welt ertränkt hat“. Könnte dies ein weiteres 
inspiriertes Beispiel für das Prinzip des Zulassens sein, wonach von 
Gott gesagt wird, dass Er das „tut“, was Er widerwillig „zulässt“? 
Schauen wir uns kurz an, was die Heilige Schrift dazu sagt.

A. Die Heilige Schrift darüber, wer oder was die 
Sintflut verursacht hat:

Und der HERR sprach: Ich will den Menschen, den 
Ich erschaffen habe, vom Erdboden vertilgen, vom 
Menschen an bis zum Vieh und bis zum Gewürm und bis 
zu den Vögeln des Himmels; denn es reut Mich, dass Ich 
sie gemacht habe! 1.Mose 6,7

Denn siehe, Ich will die Wasserflut über die Erde 
bringen, um alles Fleisch, das Lebensodem in sich hat, 
zu vertilgen unter dem ganzen Himmel; alles, was auf 
der Erde ist, soll umkommen! 1.Mose 6,17

Nun, da haben wir es, Fall abgeschlossen, oder? Nicht so schnell! Wir 
haben zuvor gesehen, dass die Schrift eindeutig aussagt, dass Gott 
König Saul getötet hat, aber in Wirklichkeit ließ Er es widerstrebend 
zu, dass Saul Selbstmord beging. Wenn wir dasselbe Prinzip auf die 
tragische Geschichte der Sintflut anwenden, springen uns mehrere 
Aussagen aus den Seiten der Bibel ins Auge und erscheinen in 
einem ganz neuen Licht. Betrachten wir zum Beispiel die Tatsache, 
dass die Erde selbst durch die Sünde des Menschen verdorben oder 
verunreinigt wurde.

Und zu Adam sprach Er: Weil du der Stimme deiner Frau 



37

gehorcht und von dem Baum gegessen hast, von dem Ich 
dir gebot und sprach: »Du sollst nicht davon essen!«, so 
sei der Erdboden verflucht um deinetwillen! Mit Mühe 
sollst du dich davon nähren dein Leben lang; Dornen 
und Disteln soll er dir tragen, und du sollst das Gewächs 
des Feldes essen. 1.Mose 3,17.18

Die hebräische Bedeutung des Satzes „so sei der Erdboden verflucht 
um deinetwillen“ lässt sich besser mit „Verflucht sei der Erdboden 
wegen dir“ übersetzen (siehe fast alle anderen Übersetzungen). Die 
Sünde des Menschen hat direkte Auswirkungen auf die Erde, sogar 
bis zu dem Punkt, dass die Erde die Gewalt widerspiegelt, die wir 
ausüben.

Und Jahwe sah, dass des Menschen Bosheit groß war auf 
Erden und alles Gebilde der Gedanken seines Herzens 
nur böse den ganzen Tag. … Und die Erde war verderbt 
vor Gott, und die Erde war voll Gewalttat. Und Gott 
sah die Erde, und siehe, sie war verderbt; denn alles 
Fleisch hatte seinen Weg verderbt auf Erden. Und Gott 
sprach zu Noah: Das Ende alles Fleisches ist vor mich 
gekommen; denn die Erde ist voll Gewalttat durch sie; 
und siehe, ich will sie verderben mit der Erde. 1.Mose 
6,5.11-13 Elberfelder

 Es trauert und welkt das Land; der Erdkreis verschmachtet 
und verwelkt; es verschmachten die Hohen des Volkes 
im Land. Denn das Land liegt entweiht unter ihren 
Bewohnern; denn sie haben die Gesetze übertreten, die 
Satzungen abgeändert, den ewigen Bund gebrochen! 
Jesaja 24,4.5

Denn wir wissen, dass die ganze Schöpfung mitseufzt 
und mit in Wehen liegt bis jetzt; … Römer 8,22

Die Aussage in 1.Mose 6,13, „Ich will sie verderben mit der 
Erde“, verwendet eine hebräische Verbform namens Hiphil. Diese 
Verbform kann eher als „permissiv“ denn als „aktiv“ gelesen werden, 



38

wie William Loath feststellt: „Denn die im Hebräischen als Hiphil 
bezeichnete Form bezeichnet oft nur Zulassung oder Erlaubnis und 
wird an anderer Stelle von unseren Übersetzern in diesem Sinne 
wiedergegeben.“ (William Lowth, A Commentary Upon the Prophet 
Isaiah, 1714, S.501)

Eine Bestätigung dafür findet sich in Jesaja 54,9, wo die Sintflut im 
permissiven Stil dargestellt wird:

So wie Ich in der Zeit Noahs geschworen habe, dass Ich 
nie wieder eine Flut über die Erde zulassen werde, so 
schwöre Ich jetzt, dass Ich nie wieder zornig sein und 
euch bestrafen werde. Jesaja 54,9 gemäß der New 
Living Translation

So wie Ich in der Zeit Noahs geschworen habe, dass Ich 
nie wieder erlauben werde, dass die Wasser einer Flut 
die Erde bedecken und ihr Leben zerstören, so schwöre 
Ich jetzt, dass Ich nie wieder Meinen Zorn über euch 
ausgießen werde. Jesaja 54,9 gemäß The Living Bible

Beachten wir, dass dieser Vers erneut beschreibt, wie Gott während 
der Sintflut Seinen Zorn (Grimm) und Seine Strafe zum Ausdruck 
brachte. Als Krieg, Blutvergießen und Gewalt zur Norm wurden, 
wurde auch die Erde unter ihren Bewohnern gewalttätig. Mit 
anderen Worten: Die Sintflut war eigentlich eine Naturkatastrophe, 
die als natürliche Folge der Sünden der Menschen eintrat. Wenn 
die Schrift Gott mit den Worten „Ich will sie verderben mit der 
Erde” zitiert, verwendet sie daher das Prinzip der Erlaubnis, des 
Zulassens, wobei Gott die Sünder NICHT bedroht, sondern sie 
liebevoll vor dem warnt, was kommen wird.

In der Sprache der Heiligen Schrift werden natürliche 
Folgen manchmal so dargestellt, als seien sie vorbestimmt 
und unabänderliche Verordnungen. Was allein durch 
die Erlaubnis des Allmächtigen im Verlauf Seiner 
Voraussicht geschieht, wird so beschrieben, als sei es 
durch ein besonderes und unaufhaltsames Eingreifen 



39

Seiner Hand geschehen. Dies ist eine für die hebräische 
Sprache typische Ausdrucksweise, die sowohl im Neuen 
Testament als auch im Alten Testament allgegenwärtig 
ist. Wenn also die heiligen Schreiber Gott so darstellen, 
dass Er „die Augen der Menschen verblendet, damit sie 
nicht sehen, und ihre Herzen verhärtet, damit sie nicht 
verstehen“, meinen sie damit im Allgemeinen, dass Er 
nicht mit Macht eingreift, um das Böse zu verhindern, 
das die natürliche Folge unserer eigenen Torheit, 
Verdorbenheit und Unbußfertigkeit ist. (John Goodge 
Foyster, Sermons; 1826, S.90)

Würde es irgendeinen Sinn ergeben, wenn Gott selbst Menschen 
mit Gewalt vernichten würde, mit der Begründung, dass sie 
gewalttätig sind? Wäre das nicht heuchlerisch? So wie Gott König 
Saul „tötete“, indem Er ihn nicht daran hinderte, Selbstmord zu 
begehen, so „ertränkte“ Gott „die ganze Welt“, indem Er sich nicht 
in ihre freie Entscheidung einmischte, Ihn abzulehnen und sich von 
der einzigen Quelle des Lebens abzuschneiden. Beachten wir, was 
im Buch Hiob über die Flut gesagt wird:

Willst du den Weg der Vorzeit befolgen, den Pfad, 
auf dem die Frevler einhergingen,  die vor ihrer Zeit 
weggerafft wurden, deren Fundament der Strom 
wegriss, die zu Gott sprachen: »Weiche von uns!«, und: 
»Was kann der Allmächtige einem schon tun?« Und Er 
hatte doch ihre Häuser mit Gütern gefüllt! — Doch der 
Rat der Gottlosen sei fern von mir! Hiob 22,15-18

Indem sie die Predigten Noahs ablehnten und verspotteten, lehnten 
die Menschen Gott ab und verspotteten Ihn. Wie Waggoner zuvor 
bereits erwähnt hatte, sagte der Psalmist: „Die Könige der Erde 
bilden eine gemeinsame Front; die Herrscher verbünden sich gegen 
den Herrn und Seinen gesalbten König. Sie sagen: ‚Lasst uns ihre 
Bande zerreißen und ihre Stricke von uns werfen.‘“ (Ps 2,3.4 gemäß 
der New English Translation). Sie hatten sich selbst vom Leben 
abgeschnitten, daher griff Gott nicht ein und ließ widerstrebend 



40

die Sintflut zu.

Gott hatte gewarnt: „Mein Geist soll nicht immer mit den Menschen 
rechten …“ (1.Mo 6,3), und als die Menschen ihre endgültige 
Entscheidung getroffen hatten und riefen: „Weiche von uns!“, zog 
Gott gezwungenermaßen Seinen Geist zurück, und sie ernteten die 
natürlichen Folgen ihrer eigenen Entscheidung. Dasselbe Prinzip 
findet sich im Buch Levitikus (3.Mose):

… und dadurch ist das Land verunreinigt worden, 
und Ich suchte ihre Schuld an ihm heim, sodass das 
Land seine Einwohner ausspeit.  Ihr aber sollt Meine 
Satzungen und Rechtsbestimmungen halten und keinen 
dieser Gräuel verüben, weder der Einheimische noch 
der Fremdling, der in eurer Mitte wohnt —  denn alle 
diese Gräuel haben die Leute dieses Landes getan, die 
vor euch waren, sodass das Land verunreinigt worden 
ist —, damit euch nun das Land nicht ausspeie, wenn 
ihr es verunreinigt, wie es die Heiden ausgespien hat, 
die vor euch gewesen sind. 3.Mose 18,25-28

Nachdem Kain seinen Bruder getötet hatte, warnte Gott ihn, dass 
der Fluch von der Erde über ihn kommen würde. Dies wird durch 
das Buch der Apokryphen „Weisheit Salomos“ bestätigt:

Dieselbe Weisheit behütete den Ersterschaffenen, den 
Vater der Welt, als er noch als Einziger geschaffen war, 
und zog ihn aus seiner Sünde.  Sie gab ihm Kraft, über 
alles zu herrschen. Als aber ein Ungerechter in seinem 
Zorn von ihr abfiel, ging er zugrunde durch seinen 
Grimm, der ihn den Bruder morden ließ.  Und als die 
Erde seinetwegen von der Sintflut überschwemmt 
wurde, rettete die Weisheit sie wieder und steuerte 
den Gerechten auf einem Stück Holz hindurch. Weisheit 
10,1-4 Luther 201713

13 Im Jahr 1850 sprach sich Ellen White für die Apokryphen aus: „Ich sah, dass die Apokryphen 
das verborgene Buch waren und dass die Weisen dieser letzten Tage es verstehen sollten. Ich 
sah, dass die Bibel das Standardwerk war, nach dem wir am letzten Tag gerichtet werden“ 



41

B. Ellen G. White darüber, wer oder was die 
Sintflut verursacht hat:

Wenn wir uns auf die oben genannte Schriftstelle aus 3.Mose 
beziehen, sehen wir, dass das Land seine Bewohner ausspie, weil 
Gott die Schuld an dem Land heimsuchte, das von den Menschen 
entweiht worden war. Erinnern wir uns daran, was es bedeutet, 
wenn Gott „die Schuld heimsucht“? Es bedeutet, dass Gott „den 
Dingen ihren Lauf lässt“, und „Er zieht Seine bewahrende Hand 
zurück, so dass im Zuge der Geschehnisse Sünde wieder durch 
Sünde bestraft wird.“ (Patriarchen und Propheten 703.1)

Auf Seite 82 des Buches „Patriarchen und Propheten“ knüpft Ellen 
White an das oben zitierte Buch der Weisheit an:

Von tiefster Reue über seine eigene Sünde erfüllt und 
doppelt betrübt durch den Tod Abels und die Ablehnung 
Kains, war Adam von Kummer niedergedrückt. Er 
wurde Zeuge der sich ausbreitenden Verderbtheit, 
die schließlich die Zerstörung der Welt durch eine Flut 
verursachen würde. (Patriarchs and Prophets 82)

Die Sintflut war die Reaktion der Erde auf die Sündhaftigkeit der 
Menschen, genauso wie Dornen und Disteln eine Reaktion auf 
Adams Sündhaftigkeit waren.

Da auch die Natur dem Fluch der Sünde unterlag, 
sollte dem Menschen deutlich werden, welche Folgen 
Auflehnung gegen Gott hat. Bei seiner Erschaffung 
machte Gott ihn zum Herrscher über die Erde und alle 
Lebewesen. Und solange Adam Gott gehorsam blieb, 
war ihm die ganze Natur dienstbar. Als er sich aber gegen 
Gottes Gesetz auflehnte, empörten sich die niederen 
Lebewesen gegen seine Herrschaft.  (Patriarchen und 
Propheten 36.3)

(Manuskript 4, 28.Januar 1850, Abs.13)



42

Der Geist der Auflehnung, dem er selbst Zutritt gewährt 
hatte, dehnte sich  auf die ganze Tierwelt aus. So 
zeugte denn alles von dem betrüblichen Wissen um 
das Böse, nicht nur das Leben des Menschen, sondern 
auch das Wesen der Tiere, die Bäume des Waldes, 
das Gras auf dem Felde und sogar die Luft, die man 
atmete. {Erziehung54 22.4}14

Die Flut, die die ganze Welt überschwemmte, war nicht eine Strafe 
Gottes für die Gesetzesbrecher, sondern eine natürliche Folge 
davon, dass Gott auf Bitten der Menschen vor der Sintflut Seine 
schützende Hand zurückzog – „Weiche von uns!“

Es ist eine furchtbare Sache, die Wahrheit, die unser 
Verständnis überzeugt und unsere Herzen berührt 
hat, auf die leichte Schulter zu nehmen. Wir können 
die Warnungen, die Gott uns in Seiner Barmherzigkeit 
sendet, nicht ungestraft zurückweisen. Zu Noahs 
Zeiten wurde eine Botschaft vom Himmel an die Welt 
gesandt, und das Heil der Menschen hing davon ab, 
wie sie mit dieser Botschaft umgingen. Weil sie die 
Warnung zurückwiesen, wurde der Geist Gottes von 
der sündigen Menschheit zurückgezogen, und sie 
kamen in den Fluten der Sintflut um … Wenn sie die 
Lehren Seines Wortes zurückweisen, zieht Gott Seinen 
Geist zurück und überlässt sie den Täuschungen, die sie 
lieben. (Early Writings 45)

Beachten wir, dass Gott „die ganze Welt ertränkte“, nicht durch 
eine neue Kraft, die Er einsetzte, sondern durch das Entziehen 
Seiner erhaltenden Kraft. Gottes Zorn, Grimm, Strafgerichte usw. 
werden vollstreckt, wenn „Gott Seinen Geist zurückzieht und sie 
den Täuschungen überlässt, die sie lieben“. Noch einmal: „Gott 
vernichtet keinen Menschen; aber nach einer gewissen Zeit werden 

14 Weitere Informationen zu diesem Thema findest du in dem Buch „Die Herrschaft über 
die Erde“ von Adrian Ebens (Bibel und EGW). Es kann kostenlos unter maranathamedia.de 
heruntergeladen werden: https://maranathamedia.de/book/view/herrschaft-ueber-die-erde

https://maranathamedia.de/book/view/herrschaft-ueber-die-erde


43

die Gottlosen dem Verderben überlassen, das sie selbst angerichtet 
haben.“ (Youth’s Instructor, 30.November 1893). Zu jeder Zeit hätte 
Gott aufstehen und den Wind und die Wellen zurechtweisen und 
„Friede! Sei still!“ rufen können, wie Christus es tat, als Er mit 
Seinen Jüngern auf dem stürmischen Meer war (Mk 4,39).  

In Bezug auf die Zeit der Flut sagt Ellen White: „Gottes Geist rang 
mit ihnen, um sie zum Glauben und Gehorsam zu führen, aber 
ihre eigenen bösen Herzen wiesen den Rat Gottes zurück und 
widerstanden den Bitten unendlicher Liebe“ (Manuskript 5, 1876, 
Abs.2). Sie fährt fort: „Während Noah die Bewohner der Welt vor 
der bevorstehenden Zerstörung warnte, war dies für sie der Tag 
der Gelegenheit und des Vorrechts, weise zu werden zur Errettung. 
Aber Satan hatte die Kontrolle über die Gedanken der Menschen“ 
(ebd. Abs.4). So wie die Israeliten die Hand nicht erkannten, die die 
feurigen Schlangen zurückhielt, „hatten feststehende Verordnungen 
verhindert, dass die Wasser über ihre Ufer traten, [und] das Volk 
erkannte nicht die Hand, die die Wasser zurückgehalten hatte und 
gesagt hatte: ‚Bis hierher sollst du kommen und nicht weiter.‘ [Hiob 
38,10.11]“ (ebd. Abs.5).

Satan hatte die Menschheit dazu verleitet, sich gegen ihren Schöpfer 
aufzulehnen. Dies führte dazu, dass sich der Geist Gottes von der 
Erde zurückzog und es zur Sintflut kam. Hören wir uns das folgende 
Zitat genau an. Verfolgen wir die logische Abfolge sorgfältig:

Satan ist der Zerstörer. Gott kann diejenigen nicht 
segnen, die sich weigern, treue Verwalter zu sein. Er 
kann nur zulassen, dass Satan sein zerstörerisches 
Werk vollbringt. Wir sehen Katastrophen aller Art und 
in jedem Ausmaß über die Erde kommen, und warum? 
Weil die zurückhaltende Kraft des Herrn nicht ausgeübt 
wird. Die Welt hat das Wort Gottes missachtet. Die 
Menschen leben, als gäbe es keinen Gott. Wie die 
Bewohner der Welt Noahs weigern sie sich, auch nur 
einen Gedanken an Gott zu verschwenden. Die Bosheit 
breitet sich in alarmierendem Ausmaß aus, und die Erde 



44

ist reif für die Ernte. (Testimonies for the Church, Band 
6, 388-389)

• Wer ist der Zerstörer?

„Satan ist der Zerstörer.“

• Wie wird dem Zerstörer erlaubt zu wirken?

„Gott kann diejenigen nicht segnen, die sich weigern, 
treue Verwalter zu sein. Er kann nur zulassen, dass 
Satan sein zerstörerisches Werk vollbringt.“

• Warum kommen Katastrophen aller Art und 
Schwere?

„Weil die zurückhaltende Kraft des Herrn nicht 
ausgeübt wird. Die Welt hat das Wort Gottes 
missachtet. Die Menschen leben, als gäbe es keinen 
Gott.“

• Welches Beispiel wird dafür angeführt, wie dieser 
Prozess funktioniert? Die Geschichte von Noahs 
Flut!

„Wie die Bewohner der Welt Noahs weigern sie sich, auch nur 
einen Gedanken an Gott zu verschwenden. Die Bosheit breitet sich 
in alarmierendem Ausmaß aus, und die Erde ist reif für die Ernte.“

Aufgrund seines Hasses auf Gott und Seinen Sohn ist es Satans Plan, 
die gesamte Menschheit zu vernichten:

Da er nicht mehr frei war, im Himmel Rebellion zu 
schüren, fand Satans Feindschaft gegen Gott ein neues 
Betätigungsfeld darin, den Untergang der Menschheit 
zu planen. (Patriarchs and Prophets 52)

Wie ein verrückter Wissenschaftler, der die Kontrolle über die 
Elemente seines Experiments verliert, so außer Kontrolle waren die 



45

kriegerischen Elemente während der Sintflut, dass sogar Satan, der 
Urheber von Sünde und Tod, um sein Leben fürchtete:

Satan wirkt auch durch die Elemente, um seine 
Ernte, die unvorbereiteten Seelen, einzusammeln. 
Er hat die Geheimnisse des Laboratoriums der Natur 
studiert, und er setzt seine ganze Macht darein, um 
die Elemente zu beherrschen, soweit Gott es zulässt. 
Als es ihm gestattet war, Hiob heimzusuchen, da waren 
Herden, Knechte, Häuser, Kinder schnell hinweggerafft, 
ein Unglück folgte unmittelbar auf das andere. Gott 
behütet Seine Geschöpfe und bewahrt sie vor der 
Macht des Verderbens. Die christliche Welt hat das 
Gesetz des Herrn verachtet, und der Herr wird genau 
das tun, was Er angekündigt hat, ausführen zu wollen: 
Er wird der Erde Seinen Segen entziehen und Seinen 
fürsorgenden Schutz von denen nehmen, die sich gegen 
Sein Gesetz empören und andere lehren und zwingen, 
dasselbe zu tun. Satan herrscht über alle, die nicht unter 
Gottes besonderem Schutz stehen. Er wird manche 
begünstigen und fördern, um seine eigenen Absichten 
voranzubringen; auf andere wird er Schwierigkeiten 
herabbeschwören und die Menschen glauben machen, 
es sei Gott, der sie peinige. {Der Große Kampf 590.2}

Das Wehklagen derer, die Gottes Autorität verachtet 
hatten, übertönte noch das Heulen des Sturmes. Satan 
selbst, der gezwungen war, inmitten der tobenden 
Elemente zu bleiben, fürchtete um seine eigene 
Existenz. (Patriarchen und Propheten 76.2)

Weil Gottes Gedanken und Wege nicht unsere Gedanken und Wege 
sind (Jes 55,8.9), sagte Ellen White: „Noah hätte Gott missfallen, 
wenn er einen der Spötter und Hohnredner, die ihn bedrängten, 
ertränkt hätte.“ Hätte Mose einen der Spötter ertränkt, hätte er 
menschliche Gerechtigkeit mit Gewalt und Zwang ausgeübt, was im 
Widerspruch zu Gottes Regierung steht:



46

Gewaltausübung steht den Grundsätzen der Herrschaft 
Gottes entgegen. Er erwartet lediglich einen Dienst aus 
Liebe. Sie aber kann man weder befehlen noch durch 
Machteinsatz oder Amtsgewalt erzwingen. Nur  Liebe 
erzeugt Gegenliebe. Gott erkennen heißt Ihn lieben. Der 
Gegensatz Seines Charakters zu dem Charakter Satans 
musste deshalb geoffenbart werden. (Das Leben Jesu 
11.3)

Nur Gott kennt die inneren Gedanken und Absichten des Herzens. 
Der große Arzt kennt die vollständige Diagnose des Zustands des 
Menschen, ob er auf das Heilmittel in Christus anspricht oder 
unheilbar krank ist. Wie E. J. Waggoner sagte: „Das Gericht wird 
offenbaren, dass jedem Menschen die vollständige Erlösung 
geschenkt wurde und dass die Verlorenen ihr Geburtsrecht bewusst 
weggeworfen haben ... Wenn jemand diesen Segen nicht hat, dann 
deshalb, weil er die Gabe nicht erkannt oder bewusst weggeworfen 
hat.“ (Glad Tidings, 13-14, 66).

Der Mensch hat nicht die Fähigkeit zu sagen: „Ephraim ist an die 
Götzen gebunden; lass ihn in Ruhe!“ (Hos. 4,17). Unser Gericht 
darüber, ob ein Mensch lebt oder stirbt, ist willkürlich, während 
Gottes Gericht ein Gericht (d. h. eine Diagnose/Bestätigung) über 
den Zustand der Seele ist. Wie Waggoner oben angedeutet hat, 
entscheidet Gott nicht, wer ein Schaf und wer ein Bock ist, weil 
Gott ihren Zustand und ihr Schicksal bereits kennt. Jeder Mensch 
wird das selbst entscheiden; und weil Gott ein Gott der Liebe und 
Freiheit und nicht der Gewalt ist, wird Gott die eigene Entscheidung 
des Menschen (d. h. sein Selbsturteil) anerkennen. „So spricht 
sich jeder selbst sein Urteil“ (Das Leben Jesu 41.2); daher „Gott 
vernichtet keinen Menschen. Jeder, der zugrunde geht, hat sich 
selbst vernichtet, …“ (Bilder vom Reich Gottes 65.1).

Wir können nicht im Herzen des anderen lesen. Da wir 
selber Fehler haben, kommt es uns nicht zu, über andere 
zu Gericht zu sitzen. Der vergängliche Mensch kann 
nur nach dem Äußeren urteilen. Menschen zu richten, 



47

kommt nur dem zu, der die verborgenen Beweggründe 
jeder Handlung kennt und Rücksicht und Mitleid beim 
einzelnen walten lässt. „Darum, o Mensch, kannst 
du dich nicht entschuldigen, wer du auch bist, der da 
richtet. Denn worin du den andern richtest, verdammst 
du dich selbst, weil du ebendasselbe tust, was du 
richtest.“  Römer 2,1. Wer jemand anderen verdammt 
oder richtet, wird mitschuldig, begeht er doch die 
gleiche Sünde. Er verkündigt damit sein eigenes Urteil, 
und dies Urteil allein kann Gott für gerecht erklären. 
Er wird diesen Spruch des Menschen gegen sich selbst 
annehmen. {Das bessere Leben 103.1,2}

•	 Warum hätte Noah Gott missfallen, wenn er einen 
der Spötter und Hohnredner, die ihn bedrängten, 
ertränkt hätte?

„Wir können nicht im Herzen des anderen lesen. Da 
wir selber Fehler haben, kommt es uns nicht zu, über 
andere zu Gericht zu sitzen.“

•	 Warum war es gerecht, dass Gott „die ganze Welt 
ertränkte“?

„Menschen zu richten, kommt nur dem zu, der die 
verborgenen Beweggründe jeder Handlung kennt 
und Rücksicht und Mitleid beim einzelnen walten 
lässt.“

•	 Wie tut Gott das?

„… Er wird diesen Spruch des Menschen gegen sich 
selbst annehmen.15

15 Weitere Einzelheiten findest du in dem Buch „Wie du richtest“ von Adrian Ebens. 
Kostenloser Download unter maranathamedia.de https://maranathamedia.de/book/view/
wie-du-richtest

https://maranathamedia.de/book/view/wie-du-richtest
https://maranathamedia.de/book/view/wie-du-richtest


48

5. „Man könnte einwenden, dass ein liebender 
Vater nicht zusehen würde, wie Seine Kinder die 
Strafe Gottes durch das Feuer erleiden, während 

Er die Macht hätte, sie zu befreien. Aber Gott 
würde zum Wohle Seiner Untertanen und zu ihrer 

Sicherheit den Übertreter bestrafen.“

Wir haben bereits Gottes Art der „Bestrafung“ des Übertreters 
besprochen, also lasst uns jetzt das Gelernte anwenden, wenn es 
um die „Strafe Gottes durch das Feuer“ geht.

A. Die Bibel über die Bestrafung Gottes durch 
Feuer:

… so wird auch er von dem Glutwein Gottes trinken, 
der unvermischt eingeschenkt ist in dem Kelch seines 
Zornes, und er wird mit Feuer und Schwefel gepeinigt 
werden vor den heiligen Engeln und vor dem Lamm. Und 
der Rauch ihrer Qual steigt auf von Ewigkeit zu Ewigkeit; 
und die das Tier und sein Bild anbeten, haben keine 
Ruhe Tag und Nacht, und wer das Malzeichen seines 
Namens annimmt. Offenbarung 14,10.11, siehe auch 
Offenbarung 20,10

Das griechische Wort für „gepeinigt“ ist hier βασανίζω (bansanizo) 
und bedeutet „die Reinheit von Metallen wie Gold und Silber durch 
Reiben an einem Prüfstein zu testen“. Wie bei Jesus am Kreuz ist die 
„Pein“, die die Verlorenen erleben werden, weniger körperlicher 
Schmerz als vielmehr intensive seelische Qual, verursacht durch 
das Gefühl der ewigen Trennung von Gott.16 Schauen wir uns einige 
weitere Beispiele an, die uns helfen, die Verwendung des Wortes 
„gepeinigt“ zu verstehen.

Und die auf der Erde wohnen, werden sich über sie 
16 Siehe „Das Leben Jesu“, S.753. (Wir werden darauf später noch näher eingehen).



49

freuen und frohlocken und werden einander Geschenke 
schicken, weil diese zwei Propheten diejenigen 
gequält [bansanizo] hatten, die auf der Erde wohnen. 
Offenbarung 11,10

Da wir wissen, dass diese beiden Propheten die Wahrheit der Heiligen 
Schrift verkörpern, können wir sicher sein, dass sie die Menschen 
nicht mit körperlicher Folter quälen, sondern mit Gewissensqualen 
aufgrund der Wahrheit, die sie verkünden. „Ist mein Wort nicht 
wie ein Feuer? spricht der Herr, und wie ein Hammer, der Felsen 
zerschmettert?“ (Jer 23,29). Paulus lehrt uns, dass die Wahrheit der 
Heiligen Schrift Menschen unterschiedlich beeinflusst:

Unser Leben ist wie ein christlicher Duft, der zu Gott 
aufsteigt. Aber dieser Duft wird von denen, die gerettet 
werden, anders wahrgenommen als von denen, die 
verloren gehen. Für diejenigen, die verloren gehen, 
sind wir ein schrecklicher Geruch des Todes und des 
Untergangs. Aber für diejenigen, die gerettet werden, 
sind wir ein lebensspendendes Parfüm. Und wer ist 
für eine solche Aufgabe geeignet? 2.Korinther 2,15.16 
gemäß der New Living Translation

Hier ist ein weiteres Beispiel für die Verwendung des Wortes 
„bansanizo“:

...  (denn dadurch, dass er [Lot] es mit ansehen und mit 
anhören musste, quälte [bansanizo] der Gerechte, der 
unter ihnen wohnte, Tag für Tag seine gerechte Seele 
mit ihren gesetzlosen Werken), … 2.Petrus 2,8

Hier lesen wir, dass Lot von all den ungesetzlichen Taten der Bürger 
von Sodom und Gomorra gequält wurde. Er wurde nicht körperlich, 
sondern seelisch gequält.

Auch Hosea spricht von dieser seelischen Qual oder Pein, die durch 
die Überzeugung der Sünde verursacht wird, die Zorn (Grimm) 
hervorruft.



50

Denn sie haben ihr Herz in ihrer Hinterlist einem Ofen 
gleichgemacht: Ihr Bäcker schläft die ganze Nacht, 
am Morgen brennt er [ihr Herz/Gewissen] lichterloh. 
Hosea 7,6

Das griechische Wort, das mit „Schwefel“ übersetzt wird, lautet 
θεῖον (theion) und stammt vom Wort Θεόν (theos) ab, was 
„Göttlichkeit“ bedeutet. Es sollte mit „göttlicher Weihrauch“ oder 
„heiliges Feuer“ übersetzt werden, da es sich um das Feuer der 
reinigenden Gegenwart Gottes handelt. Die Schrift spricht davon, 
dass Gott selbst ein „verzehrendes Feuer“ ist (5.Mo 4,24; Hebr 
12,29). Dies sollte immer im Zusammenhang mit der Wahrheit 
gesehen werden, dass „Gott Liebe ist“ (1.Joh 4,8). Es ist Gottes 
Liebe, die ein verzehrendes Feuer ist.

Setze mich wie ein Siegel auf dein Herz, wie ein Siegel an 
deinen Arm! Denn die Liebe ist stark wie der Tod, und 
ihr Eifer unbezwinglich wie das Totenreich; ihre Glut ist 
Feuerglut, eine Flamme des HERRN. Hohelied 8,6

Beachten wir, dass es die Liebe ist, die Feuerglut hervorbringt. 
Paulus wiederholt dieses Konzept in Römer 12:

»Wenn nun dein Feind Hunger hat, so gib ihm zu essen; 
wenn er Durst hat, dann gib ihm zu trinken! Wenn du das 
tust, wirst du feurige Kohlen auf sein Haupt sammeln.« 
Römer 12,20

Die Bedeutung davon, jemandem feurige Kohlen auf den Kopf zu 
häufen, besteht nicht darin, ihn dazu zu verurteilen, physisch im Feuer 
zu verbrennen, sondern darin, dass man durch die Überwindung 
des Bösen mit Gutem die Person ihrer Sünde überführt, in der 
Hoffnung, sie zur Umkehr zu bewegen. Der ungläubige Sünder wird 
sich in der Gegenwart der göttlichen Heiligkeit befinden. Alle seine 
Taten werden ans Licht kommen, und er wird seelisch gepeinigt 
werden. Im Gegensatz zu Christus, der der Versuchung widerstand 
zu glauben, dass es Gott war, der Ihn schlug und marterte, wird er 
nicht überwinden, weil er der Lüge glaubt, dass es Gott ist, der ihn 



51

peinigt. Beachten wir, wie Jesaja diese Szene beschreibt:

Deshalb werden alle Hände schlaff, und das Herz jedes 
Sterblichen zerschmilzt.  Sie sind bestürzt; Krämpfe 
und Wehen ergreifen sie, sie winden sich wie eine 
Gebärende; einer starrt den andern an, ihre Angesichter 
glühen. Jesaja 13,7.8

Da sie nicht an Gottes ewige Gnade und Barmherzigkeit glauben, 
werden sie sich selbst des ewigen Lebens für unwürdig befinden. 
So fällen sie ihr eigenes Urteil, und „Gott erklärt dieses Urteil für 
gerecht. Er wird diesen Spruch des Menschen gegen sich selbst 
annehmen.“ Denn „wenn der Herr Unglauben im Herzen sieht, der 
sich gegen das Licht und die Beweise richtet, muss Er den Menschen 
nur in Ruhe lassen“; und da „Gott keinen Menschen vernichtet“, 
„werden die Gottlosen dem Verderben überlassen, das sie selbst 
angerichtet haben.“

Während der Prophet Jesaja das Schicksal des mutwilligen Sünders 
dem der Gerechten gegenüberstellt, fragt er:

Die Sünder in Zion sind erschrocken, Zittern hat die 
Heuchler ergriffen: »Wer von uns kann bei einem 
verzehrenden Feuer wohnen? Wer von uns kann bei der 
ewigen Glut bleiben?« Jesaja 33,14

Die häufigste Antwort auf diese Frage lautet, dass die Sünder 
im verzehrenden Feuer und in ewiger Glut schmoren werden. 
Jesaja beantwortet jedoch seine eigene Frage in Vers 15 
überraschenderweise mit den Worten:

Wer in Gerechtigkeit wandelt und aufrichtig redet; 
wer es verschmäht, durch Bedrückung Gewinn zu 
machen; wer sich mit seinen Händen wehrt, ein 
Bestechungsgeschenk anzunehmen; wer seine Ohren 
verstopft, um nicht von Blutvergießen zu hören; wer 
seine Augen verschließt, um Böses nicht mit anzusehen. 
- … Jesaja 33,15



52

Satan hat die Welt getäuscht, indem er sie glauben machte, dass der 
Ort, an den man nicht gehen möchte, der Ort des „verzehrenden 
Feuers” und der „ewigen Flammen” sei, also Gottes Gegenwart. 
Obwohl sowohl die Erlösten als auch die Verlorenen dasselbe 
verzehrende Feuer erleben werden, werden ihre Erfahrungen in 
diesem Feuer sehr unterschiedlich sein. Während sie in Christus 
vereinigt sind, werden die Erlösten mit Seinem feuerfesten „Kleid 
der Gerechtigkeit“ bekleidet sein (Jes 61,10); denn „Er [Christus] 
wird euch mit dem Heiligen Geist und mit Feuer taufen [eintauchen]“ 
(Lk 3,16). Alle Sünden, die dich binden, werden verzehrt werden, 
und wie bei den drei Hebräern, die in einen Feuerofen geworfen 
wurden, wird kein Haar auf deinem Kopf versengt werden (siehe 
Daniel Kapitel 3); „Denn Du, Gott, hast uns geprüft; Du hast uns 
geläutert wie Silber geläutert wird“ (Ps 66,10).

Aber dann wird uns gesagt, dass das Feuer, das die Bösen 
verbrennt, nicht gelöscht werden wird. Das ist sehr 
wahr; und der Grund, warum es nicht gelöscht werden 
wird, ist, dass es unauslöschlich ist. „Er wird Seine Tenne 
gründlich reinigen und Seine Ähren in die Scheune 
sammeln; aber die Spreu wird Er mit unauslöschlichem 
Feuer verbrennen.“ Matthäus 3,12. Es muss in der 
Tat unauslöschlich sein, denn es ist das Feuer der 
Herrlichkeit des Herrn. Wenn der Herr kommt, werden 
die Gottlosen vom Geist Seines Mundes verzehrt und 
durch die Helligkeit Seiner Ankunft vernichtet werden. 
Siehe 2.Thessalonicher 2,8. Dieses Feuer muss so 
lange existieren, wie Gott existiert; aber während es 
für die Feinde des Herrn den Tod bedeutet, ist es für 
diejenigen, die Ihn lieben, Licht und Leben. Es ist wie 
im Falle des alten Israel: Was für die Israeliten Licht war, 
war für die Ägypter Verwirrung und Zerstörung.“ (E.J. 
Waggoner, Present Truth UK, 23.Februar 1893, S.55)

Das verzehrende Feuer, das sowohl die Erlösten als auch die 
Verlorenen erleben, ist nicht das Feuer der Verbrennung, wie 
man am Beispiel von Nadab und Abihu sehen kann, die vom 



53

Feuer verzehrt wurden und dennoch in ihren Kleidern aus dem 
Heiligtumszelt getragen wurden (3.Mo 10,1-5). Es war das Feuer 
der heiligen Gegenwart Gottes, auf das Nadab und Abihu mit 
Furcht reagierten, weil sie nicht auf Gottes ewige Barmherzigkeit 
und rettende Gnade vertrauten. Diese Furcht verursachte in ihnen 
seelische Qualen durch Schuld und Scham, an denen sie festhielten, 
und verzehrte sie.

Wie wir zuvor in Jesaja gelesen haben: „Die Sünder in Zion sind 
erschrocken, Zittern hat die Heuchler ergriffen, …“ (Jes 33,14), sodass 
sie nicht vor dem verzehrenden Feuer vollkommener Heiligkeit und 
Liebe bestehen können, weil Furcht zu seelischer Qual führt durch 
den Glauben an die Lüge, dass Gottes Regierung auf der Grundlage 
von auferlegten Strafen funktioniert (1.Joh 4,18).17 

Es hängt alles davon ab, wie du Gott wahrnimmst – ist Er ein 
strafender Diktator, dessen Motto lautet: „Gehorche Mir oder Ich 
werde dich töten!“, weil Seine Gesetze wie menschliche Gesetze mit 
auferlegten rechtlichen Strafen arbeiten? Oder ist Er ein liebevoller 
Vater, dessen Gesetze die Gesetze der Liebe und Freiheit sind, die zu 
unserem Besten entworfen wurden, weil sie Schöpfungsprinzipien 
sind, auf denen das Leben basiert, und jede Abweichung von diesen 
Prinzipien natürliche negative Folgen hat? Es ist so, wie du richtest, 
„denn die Stunde SEINES [Gottes] Gerichts ist gekommen“ (Offb 
14,7; siehe auch Röm 3,4).

Dass sie noch in ihren Mänteln getragen werden, zeigt, dass Gott 
sie nicht aus rachsüchtigem Zorn wegen ihres Gesetzesbruchs zu 
Asche verbrannt hat. Gottes Zorn bestand lediglich darin, sie ihrem 
eigenen Weg zu überlassen; denn Gott hat gesagt: „Da schüttete Ich 
Meinen Zorn über sie aus, rieb sie auf im Feuer Meines Grimmes 
[wie?] und brachte ihren Wandel auf ihren Kopf, spricht GOTT, der 
Herr“ (Hes 22,31). Die Gute Nachricht Übersetzung lautet: „Da 
schüttete Ich die Glut Meines Zorns über sie aus und gab sie dem 
Untergang preis. Ihr eigenes Tun ließ Ich auf sie zurückfallen.‹« Das 

17 Das Wort für „Pein“ oder „Strafe“ in 1.Johannes 4,18 ist κόλασις (kolasis), das in Strong’s 
Concordance definiert ist als „Von kolazo; Strafverhängung – Bestrafung, Qual.



54

sagt der HERR, der mächtige Gott.“

B. Ellen G. White über die Strafe Gottes durch 
Feuer:

In Bezug auf das Ende der Gottlosen sagt Ellen White:

Dann wird das Ende kommen. Gott wird Sein Gesetz 
rechtfertigen und Sein Volk befreien. Satan und alle, 
die sich ihm in seiner Rebellion angeschlossen haben, 
werden abgeschnitten werden. Die Sünde und die 
Sünder werden zugrunde gehen, „sodass ihnen weder 
Wurzel noch Zweig übrig bleibt.” (Maleachi 3,19) – Satan 
als die Wurzel und seine Anhänger als die Zweige. Das 
Wort wird sich für den Fürsten des Bösen erfüllen: „Weil 
du dein Herz dem Herzen Gottes gleichgestellt hast, ... 
Darum habe Ich dich von dem Berg Gottes verstoßen 
und dich, du schützender Cherub, aus der Mitte der 
feurigen Steine vertilgt. ...  Du bist zum Schrecken 
geworden und bist für immer dahin!“ Dann „wird der 
Gottlose nicht mehr sein, und wenn du dich nach seiner 
Wohnung erkundigst, ist er nicht mehr da“; „und sie 
werden sein, als wären sie nie gewesen.“. Hesekiel 28,6-
19; Psalm 37,10; Obadja 16. {Desire of Ages 763.4}

Es ist klar, dass Satan und die Bösen „vertilgt“ werden; „sie werden 
sein, als wären sie nie gewesen“. Aber was haben wir darüber 
gelernt, wie Gott dies tut? Können wir auch hier das Prinzip der 
Erlaubnis und des Zulassens anwenden? Ja! Tatsächlich tut Ellen 
White dies selbst, wie sie im nächsten Absatz erklärt:

Dies ist kein Akt willkürlicher Macht von Seiten Gottes. 
Diejenigen, die Seine Gnade ablehnen, ernten, was sie 
gesät haben. Gott ist die Quelle des Lebens; und wenn 
jemand sich für den Dienst der Sünde entscheidet, 
trennt er sich von Gott und schneidet sich damit 
vom Leben ab. Er ist „vom Leben Gottes entfremdet“. 



55

Christus sagt: „Alle, die Mich hassen, lieben den Tod.“ 
Epheser 4,18; Sprüche 8,36. Gott schenkt ihnen für 
eine gewisse Zeit Existenz, damit sie ihren Charakter 
entwickeln und ihre Prinzipien offenbaren können. Ist 
dies vollbracht, empfangen sie die Folgen ihrer eigenen 
Entscheidung. Durch ein Leben in Rebellion bringen 
Satan und alle, die sich ihm anschließen, sich so sehr in 
Disharmonie mit Gott, dass allein Seine Gegenwart für 
sie ein verzehrendes Feuer ist. Die Herrlichkeit dessen, 
der Liebe ist, wird sie vernichten. (Desire of Ages 764.1)

Ist das nicht genau dieselbe Wahrheit, die wir gerade aus der Heiligen 
Schrift gelernt haben? Wie bei Nadab und Abihu „bringen Satan und 
alle, die sich ihm anschließen, sich so sehr in Disharmonie mit Gott, 
dass allein Seine Gegenwart für sie ein verzehrendes Feuer ist“. Dabei 
handelt es sich nicht um ein Feuer der Verbrennung, sondern um 
„die Herrlichkeit [den Charakter/die Gegenwart] dessen, der Liebe 
ist“. Wie wir zuvor gesehen haben, bringt diese feurige Gegenwart 
alle unbereuten Sünden und Selbstvorwürfe/Selbstverurteilungen 
an die Oberfläche, was zu intensiven seelischen Qualen führt. Ellen 
White beschreibt diese Szene erneut in „Der große Kampf“, wenn 
Satan und seine Anhänger die Stadt angreifen:

Auf Jesu Befehl werden die Tore des neuen Jerusalems 
geschlossen. Die Heere Satans umgeben die Stadt und 
bereiten sich auf den Angriff vor. {GK 663.2} Nun erscheint 
Christus wiederum angesichts der Feinde. Hoch über 
der Stadt auf einem Fundament aus schimmerndem 
Gold ist ein hehrer und erhabener Thron zu sehen. Auf 
diesem Thron sitzt der Sohn Gottes, umgeben von den 
Untertanen Seines Reiches. Die Macht und Erhabenheit 
Christi vermag keine Sprache zu schildern, keine Feder 
zu beschreiben. Die Herrlichkeit des ewigen Vaters 
umhüllt Seinen Sohn. Der Glanz Seiner Gegenwart 
erfüllt die Stadt Gottes, scheint bis außerhalb der Tore 
und überflutet die ganze Erde mit ihrer Strahlenpracht. 
{GK 663.3} ... In Gegenwart der versammelten Bewohner 



56

der Erde und des Himmels findet die endgültige Krönung 
des Sohnes Gottes statt. Mit höchster Majestät und 
Macht angetan, spricht dann der König der Könige das 
Urteil über die Empörer gegen Seine Regierung und übt 
Gerechtigkeit an denen, die Sein Gesetz übertreten und 
Sein Volk unterdrückt haben. Der Prophet Gottes sagt: 
„Und ich sah einen großen, weißen Stuhl und den, der 
darauf saß; vor dessen Angesicht floh die Erde und der 
Himmel, und ihnen ward keine Stätte gefunden. Und 
ich sah die Toten, beide, groß und klein, stehen vor 
Gott, und Bücher wurden aufgetan. Und ein anderes 
Buch ward aufgetan, welches ist das Buch des Lebens. 
Und die Toten wurden gerichtet nach der Schrift in den 
Büchern, nach ihren Werken.“ Offenbarung 20,11.12. 
{GK 664.3} Sobald die Bücher geöffnet werden und 
Jesu Auge auf die Gottlosen schaut, sind sie sich jeder 
Sünde bewusst, die sie jemals begangen haben. Sie 
sehen dann, wo ihr Fuß vom Pfade der Reinheit und 
Heiligkeit abwich, wie weit Stolz und Empörung sie zur 
Übertretung des Gesetzes Gottes geführt haben. Die 
verführerischen Anfechtungen, die sie nährten, indem 
sie der Sünde nachgaben, die missbrauchten Segnungen, 
die Verachtung der Boten Gottes, die verworfenen 
Warnungen, die Wogen der Barmherzigkeit, die an 
ihren hartnäckigen, unbußfertigen Herzen wirkungslos 
abprallten; alles steht vor ihnen wie mit feurigen 
Buchstaben geschrieben. {Der Große Kampf 665.1}

Freunde, „… Der Glanz Seiner Gegenwart erfüllt die Stadt Gottes, 
scheint bis außerhalb der Tore und überflutet die ganze Erde mit 
ihrer Strahlenpracht“, ist das, was Johannes in Offenbarung Kapitel 
20 beschreibt:

Und sie zogen herauf auf die Fläche des Landes und 
umringten das Heerlager der Heiligen und die geliebte 
Stadt. Und es fiel Feuer von Gott aus dem Himmel 
herab und verzehrte sie. Offenbarung 20,9



57

In den nächsten Absätzen von „Der große Kampf“ (die Seiten 
665.2-667.3) beschreibt Ellen White, wie Christus seit dem Beginn 
der Sünde täglich das Kreuz erlitten hat. Jesaja sagt uns: „Bei 
all ihrer Bedrängnis war Er auch bedrängt, und der Engel Seines 
Angesichts rettete sie; in Seiner Liebe und Seinem Erbarmen hat Er 
sie erlöst; Er nahm sie auf und trug sie alle Tage der Vorzeit“ (Jes 
63,9). Das ist eine tiefgründige Wahrheit! In jeder Sünde, in jedem 
gewalttätigen Ereignis sehen wir die Auswirkungen auf Christi und 
Seinen Kreuzestod. Ellen White beschreibt, wie die leblose Natur in 
Mitgefühl mit ihrem gekreuzigten Schöpfer reagiert:

Die Engel verfolgten mit höchster Bestürzung den 
Verzweiflungskampf Jesu; die Heerscharen des Himmels 
verhüllten ihr Angesicht vor diesem schrecklichen Anblick. 
Die unbelebte Natur trauerte um ihren geschmähten, 
sterbenden Schöpfer; die Sonne verhielt ihren Schein, 
um nicht Zeuge dieses grausamen Geschehens zu sein. 
Noch um die Mittagsstunde fielen ihre hellen, vollen 
Strahlen auf das Land; doch urplötzlich schien die Sonne 
erloschen zu sein. Vollständige Dunkelheit umhüllte das 
Kreuz wie ein Leichentuch. „Von der sechsten Stunde an 
ward eine Finsternis über das ganze Land bis zur neunten 
Stunde.“ Matthäus 27,45. Es war keine Sonnenfinsternis 
oder irgendeine andere Naturerscheinung, welche 
diese Dunkelheit bewirkte, die so tief war wie eine 
Nacht ohne Mond oder Sternenschimmer. Es war ein 
wunderbares Zeugnis, das Gott gegeben hatte, um den 
Glauben späterer Geschlechter zu stärken.  {Das Leben 
Jesu 754.1}

In Bezug auf Offenbarung 1,7, wo es heißt: „Siehe, Er kommt mit 
den Wolken, und jedes Auge wird ihn sehen, auch die, welche Ihn 
durchstochen haben;“ schreibt Ellen White:

‚Und auch die, welche Ihn durchstochen haben.‘ 
Diese Worte gelten nicht nur für die Männer, die 
Christus durchbohrten, als Er am Kreuz auf Golgatha 



58

hing, sondern auch für diejenigen, die Ihn heute 
durch böse Worte und schlechte Taten durchbohren. 
Täglich erleidet Er die Qualen der Kreuzigung. Täglich 
durchbohren Ihn Männer und Frauen, indem sie Ihn 
entehren und sich weigern, Seinen Willen zu tun.“ (Signs 
of the Times, 28.Januar 1903, Abs.8)

E.J. Waggoner schrieb: „Die Arme des Kreuzes, das auf Golgatha 
errichtet wurde, reichen vom verlorenen Paradies bis zum 
wiederhergestellten Paradies und umfassen die ganze Welt.“ 
(Present Truth UK, 10.Februar 1898, S.99). Und weiter:

Das Kreuz Christi ist etwas Gegenwärtiges. Der Ausdruck 
„Komm zum Kreuz“ ist keine leere Floskel, sondern eine 
Einladung, der man buchstäblich nachkommen kann. 
Christus ist vor unseren Augen gekreuzigt, und jeder 
Grashalm, jedes Blatt im Wald offenbart diese Tatsache. 
Ja, wir haben das Zeugnis in unserem eigenen Körper, 
denn obwohl wir sündig und vergänglich sind, leben 
wir dennoch. Erst wenn man Christus vor seinen Augen 
gekreuzigt erblickt und das Kreuz Christi auf Schritt und 
Tritt sieht, erkennt man die Realität des Evangeliums. 
(Glad Tidings 100)

Indem sie die selbstaufopfernde Liebe Jesu realisiert, sagt Ellen 
White:

Die Gottlosen erkennen, was sie durch ihr empörerisches 
Leben verwirkt haben. Den alles bei weitem 
übersteigenden ewigen Wert der Herrlichkeit hatten sie 
verachtet, als diese ihnen angeboten wurde; doch wie 
begehrenswert erscheint sie ihnen jetzt! „Dies alles“, 
schreit die verlorene Seele, „hätte ich haben können; 
aber ich zog es vor, diese Dinge von mir zu stoßen. O 
seltsame Verblendung! Ich habe Frieden, Glückseligkeit 
und Ehre für Elend, Schmach und Verzweiflung 
eingetauscht!“ Alle sehen, dass ihr Ausschluss aus 
dem Himmel ein gerechtes Urteil ist; denn durch ihre 



59

Lebensführung haben sie erklärt: „Wir wollen nicht, 
dass dieser Jesus über uns herrsche!“  {Der Große 
Kampf 667.3}

Erinnert euch an die Worte der Menschen vor der Sintflut an ihren 
Erlöser: „Weiche von uns!“ (Hiob 22,15-17). Sie hatten Christus 
erneut gekreuzigt und sich damit selbst vom Leben abgeschnitten.18

In Vers 20 von Hiob 22 lesen wir dann: „… das Feuer hat ihren 
Überrest verzehrt!“ Die Übrigen, die Christus täglich weiterhin 
kreuzigen, werden am Ende vom Feuer verzehrt werden. Genau 
darauf spielt der Apostel Petrus an. So wie Jesus sagte, dass die 
Ereignisse rund um Seine Wiederkunft wie „die Tage Noahs“ sein 
werden, sagte Petrus:

Dabei übersehen sie aber absichtlich, dass es schon 
vorzeiten Himmel gab und eine Erde aus dem Wasser 
heraus [entstanden ist] und inmitten der Wasser 
bestanden hat durch das Wort Gottes; und dass 
durch diese [Wasser] die damalige Erde infolge einer 
Wasserflut zugrunde ging. 2.Petrus 3,5.6

Wer ist „das Wort Gottes“? Jesus (Joh 1,1-3; Offb 19,13). Der 
Hebräerbrief sagt uns, dass Jesus alle Dinge durch „das Wort Seiner 
Kraft“ aufrechterhält (Hebr 1,1-3). Es war „das Wort Gottes“ (Jesus), 
das alle Dinge aufrechterhielt, bis sie zu Ihm sagten: „Weiche von 
uns!“ und „die damalige Erde infolge einer Wasserflut zugrunde 
ging“. Ebenso fährt Petrus fort und sagt, dass die feurige Qual des 
Geistes und der Seele nach dem Millennium kommen wird, wenn 
die Verlorenen erkennen, dass sie „das gleiche Wort“ (Jesus) aus 
ihrer Mitte gekreuzigt haben wie die Menschen vor der Sintflut:

Die jetzigen Himmel aber und die Erde werden durch 
dasselbe Wort aufgespart und für das Feuer bewahrt 
bis zum Tag des Gerichts und des Verderbens der 

18 Johannes sagt, dass Jesus nicht nur in Jerusalem („der großen Stadt“) gekreuzigt wurde, 
sondern dass Er auch während der Zerstörung Sodoms und der Plagen Ägyptens geistig 
gekreuzigt wurde (Offb 11,8).



60

gottlosen Menschen. 2.Petrus 3,7

In „Der große Kampf“ fährt Ellen White fort:

Satan scheint beim Anblick der Herrlichkeit und Hoheit 
Christi wie gelähmt. … Er erinnert sich der Heimat seiner 
Unschuld und Reinheit, des Friedens und des Glückes, 
die sein waren, bis er gegen Gott murrte und Neid gegen 
Christus hegte. Seine Anklagen, seine Empörung, seine 
Täuschungen, um das Mitleid und die Unterstützung 
der Engel zu gewinnen, seine hartnäckige Weigerung, 
sich um seine Errettung zu bemühen, obwohl Gott 
ihm verziehen hätte; alles erscheint lebhaft vor seinen 
Augen. … Satan sieht, dass seine freiwillige Empörung 
ihn für den Himmel untauglich gemacht hat. Er hat 
seine Kräfte geschult, um Krieg gegen Gott zu führen; 
die Reinheit, der Friede und die Eintracht des Himmels 
würden ihm höchste Qual sein. Seine Anklagen gegen 
die Gnade und Gerechtigkeit Gottes sind verstummt. 
Der Vorwurf, den er dem Allmächtigen zu machen 
suchte, fällt völlig auf ihn selbst zurück. Und nun beugt 
Satan sich vor Gott und bekennt die Gerechtigkeit seiner 
Verurteilung. {Der Große Kampf 668.1-2, 669.1}

Hier sehen wir ganz klar, dass die Qualen, die Satan und seine 
Anhänger erleiden werden, nicht von Gott kommen, sondern 
von ihnen selbst. Sie sagt: „Seine Anklagen gegen die Gnade und 
Gerechtigkeit Gottes sind verstummt.“ Die Gerechtigkeit Gottes 
besteht nicht darin, jemanden zu foltern (ihn für seine Taten 
bezahlen zu lassen), sondern darin, ihn widerstrebend seiner 
„willentlichen Rebellion“ zu überlassen, die ihn „für den Himmel 
untauglich gemacht hat“. Da Gottes Regierung auf Liebe und 
Freiheit basiert und nicht auf Gewalt und Zwang, erlaubt Gott 
ihnen, draußen zu bleiben, weil „die Reinheit, der Friede und die 
Eintracht des Himmels für sie die höchste Qual sein würden“. Wie 
Jesus sagte, lieben Er und Sein Vater ihre Feinde und sind immer 
„gütig zu den Undankbaren und Bösen“ (Lk 6,35).



61

Obgleich Satan gezwungen worden ist, Gottes 
Gerechtigkeit anzuerkennen und sich vor der 
Gewalt Christi zu beugen, bleibt sein Charakter doch 
unverändert. Der Geist der Empörung bricht abermals 
gleich einem mächtigen Strom hervor. Rasend vor Zorn, 
entschließt er sich, den großen Streit nicht aufzugeben. 
Die Zeit für das letzte verzweifelte Ringen mit dem König 
des Himmels ist gekommen. Er stürzt sich mitten unter 
seine Untertanen, versucht sie mit seiner eigenen Wut 
zu begeistern und zum sofortigen Kampf anzufeuern. 
Aber unter all den zahllosen Millionen, die er zur 
Empörung verführt hat, erkennt jetzt keiner seine 
Oberherrschaft an. Seine Macht ist zu Ende. Wohl sind 
die Bösen von dem gleichen Hass gegen Gott erfüllt 
wie Satan; aber sie sehen, dass ihre Lage hoffnungslos 
ist, dass sie über Gott nicht die Oberhand gewinnen 
können. Ihr Zorn entbrennt gegen Satan und alle jene, 
die bei den Betrügereien seine Werkzeuge gewesen 
sind, und mit der Wut von Dämonen wenden sie sich 
gegen diese.  Der Herr sagt: „Weil sich denn dein Herz 
erhebt, als wäre es eines Gottes Herz, darum, siehe, Ich 
will Fremde über dich schicken, nämlich die Tyrannen 
der Heiden; die sollen ihr Schwert zücken über deine 
schöne Weisheit und deine große Ehre zu Schanden 
machen. Sie sollen dich hinunter in die Grube stoßen 
... Darum will Ich dich entheiligen von dem Berge Gottes 
und will dich ausgebreiteten Cherub aus den feurigen 
Steinen verstoßen ... Darum will Ich dich zu Boden 
stürzen und ein Schauspiel aus dir machen vor den 
Königen ... und will dich zu Asche machen auf der Erde, 
dass alle Welt zusehen soll. Alle, die dich kennen unter 
den Heiden, werden sich über dich entsetzen, dass 
du so plötzlich bist untergegangen und nimmermehr 
aufkommen kannst.“ Hesekiel 28,6-8.16-19. {Der Große 
Kampf 670.3, 671.1}



62

Auch hier sehen wir wieder, dass, obwohl Satan „vertilgt“ und „zu 
Asche“ gemacht wird, das Prinzip des Zulassens und des Erlaubens 
immer noch gilt. Wie wird Gott Satan „vertilgen“? „Ich werde 
Fremde über dich schicken.“ Die Vertilger Satans sind alle Gottlosen, 
die sich gegen ihn wenden werden! „Sie sollen dich hinunter in die 
Grube stürzen.“ Im Hebräerbrief heißt es: „… um durch Seinen [Jesus] 
Tod den zu vernichten, der die Macht des Todes (oder: die Gewalt 
über den Tod) hat, nämlich den Teufel, …“ (Hebr 2,14 nach Menge). 
Jesus vernichtet Satan nicht, indem Er ihn aktiv tötet. Nein, es ist 
genau das Gegenteil. Er vernichtete Satan, indem Er Satan erlaubte, 
Ihn durch die Menschheit zu töten! Die Kreuzigung Christi, die die 
ganze Welt in lebhafter Darstellung sehen wird, ist es, was Satan 
am Ende vernichtet und ihn als den Zerstörer entlarvt – den Mörder 
von Anfang an (Joh. 8,44). In „Das Leben Jesu“, auf den Seiten 759-
762, schrieb Ellen White:

Erst beim Tode Christi wurde den Engeln und allen 
nicht gefallenen Welten der wahre Charakter Satans 
völlig offenbar. Der Erzfeind hatte sich so geschickt 
verstellt, dass selbst heilige Wesen weder seine 
Grundsätze verstanden noch die Natur seiner Empörung 
klar erkannt hatten. {LJ 759.3} … Gott hätte Satan und 
seine Anhänger so leicht vernichten können, wie man 
einen Kieselstein zur Erde fallen lassen kann; aber 
Er tat es nicht. Die Empörung sollte nicht mit Gewalt 
überwunden werden. Zwangsmaßnahmen werden 
nur unter Satans Herrschaft angewandt; Gottes 
Grundsätze sind andere. Seine Macht stützt sich auf 
Güte, Gnade und Liebe. Diese Eigenschaften sollen 
nach Seinem Willen zur Anwendung kommen. Gottes 
Regierung ist vorbildlich; Wahrheit und Liebe sollen die 
vorherrschenden Kräfte sein. {Das Leben Jesu 759.5}

Es lag in Gottes Absicht, alle Dinge auf eine ewige, sichere 
Grundlage zu stellen. Im Ratschluss des Himmels wurde 
entschieden, Satan Zeit zu geben, seine Grundsätze zu 
entwickeln, auf denen seine Herrschaft beruhen sollte. 



63

Er hatte behauptet, dass diese Grundsätze erfolgreicher 
seien als die göttlichen. Der Entfaltung satanischer 
Regeln wurde Zeit gewährt, damit deren Auswirkungen 
von den himmlischen Welten beobachtet werden 
könnten.  {LJ 760.1} … Satan erkannte, dass ihm seine 
Maske abgerissen war. Seine Handlungsweise wurde vor 
den nicht gefallenen Engeln und dem ganzen Himmel 
offenbar. Er hatte sich selbst als Mörder zu erkennen 
gegeben. Indem er das Blut des Sohnes Gottes vergoss, 
verlor er alle Sympathien der himmlischen Wesen. 
Fortan war sein Wirken beschränkt. Welche Haltung er 
auch immer einnehmen würde, er konnte nicht mehr auf 
die Engel warten, wenn sie von den himmlischen Höfen 
kamen, und vor ihnen Christi Brüder verklagen, dass 
sie mit unreinen, sündenbefleckten Kleidern angetan 
seien. Das letzte Band der Zuneigung zwischen der 
himmlischen Welt und Satan war zerrissen.  {LJ 762.3} 
Dennoch wurde Satan damals nicht vernichtet. Die Engel 
verstanden selbst jetzt noch nicht, was der große Kampf 
alles in sich vereinte. Die auf dem Spiel stehenden 
Grundsätze mussten erst völlig offenbart werden, 
und um der Menschen willen musste Satans Existenz 
erhalten bleiben.  Menschen wie Engel mussten den 
großen Gegensatz zwischen dem Fürsten des Lichts 
und dem Fürsten der Finsternis erkennen und sich 
entscheiden, wem sie dienen wollten. {Das Leben Jesu 
762.4}

So wie „er alle Sympathien der himmlischen Wesen verlor“, wird 
am Ende auch die letzte Verbindung der Sympathie zwischen Satan 
und seinen Anhängern zerbrochen werden.

„Denn alle Rüstung derer, die sich mit Ungestüm 
rüsten, und die blutigen Kleider werden verbrannt und 
mit Feuer verzehrt werden.“ „Denn der Herr ist zornig 
über alle Heiden und grimmig über all ihr Heer. Er wird 
sie verbannen und zum Schlachten überantworten.“ 



64

„Er wird regnen lassen über die Gottlosen Blitze, Feuer 
und Schwefel und wird ihnen ein Wetter zum Lohn 
geben.“  Jesaja 9,4;  Jesaja 34,2;  Psalm 11,6. Feuer fällt 
vom Himmel hernieder. Die Erde spaltet sich. Die in ihrer 
Tiefe verborgenen Waffen kommen hervor. Verzehrende 
Feuersbrünste brechen aus gähnenden Schlünden. 
Selbst die Felsen stehen in Flammen. Der Tag, „der 
brennen soll wie ein Ofen“, ist gekommen. Die Elemente 
schmelzen vor glühender Hitze; „die Erde und die 
Werke, die darauf sind, werden verbrennen“. Maleachi 
3,19;  2.Petrus 3,10. Die Oberfläche der Erde scheint 
eine geschmolzene Masse zu sein, ein ungeheurer 
kochender Feuersee. Es ist die Zeit des Gerichts und 
des Verderbens der gottlosen Menschen — „der Tag der 
Rache des Herrn und das Jahr der Vergeltung, zu rächen 
Zion“. Jesaja 34,8. {Der Große Kampf 671.2}

Auch hier sehen wir wieder die biblische Wahrheit, dass die Erde 
die Gewalt ihrer Bewohner widerspiegelt. Beachten wir, dass sie 
in der Mitte der obigen Aussage sagt: „Er wird regnen lassen über 
die Gottlosen Blitze, Feuer und Schwefel.“ Dies ist wiederum ein 
Hinweis auf die volle Offenbarung der Liebe Gottes, die von den 
Ungläubigen abgelehnt wird, was zu seelischer Peinigung führt, 
sodass sie ihre körperlichen Leiden als direkt von Gott kommend 
wahrnehmen. Auf Seite 672 von „Der große Kampf“ sagt sie: 
„Während Gott für die Gottlosen ein verzehrendes Feuer ist, 
ist Er für Sein Volk Sonne und Schild.“ Wieder dasselbe Feuer, 
unterschiedliche Erfahrungen. Tatsächlich verursacht ihre eigene 
seelische Qual einen solchen Ausbruch von Wut und Gewalt, dass, 
wie die Erde zur Zeit der Sintflut, die physischen Elemente der Erde 
am Ende auf spiegelgleiche Weise ausbrechen. Wir wollen diesen 
Punkt im weiteren Verlauf noch deutlicher machen.

Erinnern wir uns an den Vers aus Jesaja, in dem es heißt: „Bei all 
ihrer Bedrängnis war Er auch bedrängt.“ Nun, im nächsten Vers heißt 
es: „Sie aber waren widerspenstig und betrübten Seinen heiligen 
Geist; da wurde Er ihnen zum Feind und kämpfte selbst gegen sie.“ 



65

(Jes 63,10). Das bedeutet nicht, dass Gott wütend wurde, weil 
sie Ihn hassten, und sich deshalb gegen sie wandte, um gegen sie 
zu kämpfen. Vielmehr wird es so wahrgenommen, dass Gott sich 
gegen uns wendet und gegen uns kämpft, weil wir uns als Sünder 
gegen Ihn wenden.

Und die Herrlichkeit des HERRN war vor den Augen der 
Kinder Israels wie ein verzehrendes Feuer oben auf dem 
Gipfel des Berges. 2.Mose 24,17

Hier repräsentieren die ungläubigen und furchtsamen Kinder 
Israels, die am Fuße des Berges stehen, die Verlorenen, weshalb 
Gott in ihren Augen „wie ein verzehrendes Feuer” erschien. Da 
er jedoch Gottes Liebe kannte und erfahren hatte, die alle Angst 
austreibt (1.Joh 4,18), stieg der sanftmütige und demütige Mose 
auf den Berg hinauf in die Gegenwart Gottes und repräsentierte 
damit die Erlösten innerhalb der Stadt nach dem Millennium.

Ein weiteres eindrucksvolles Beispiel hierfür findet sich im Buch 
Hiob, wo Satan Hiobs Familie und seinen Viehbestand verwüstete. 
Einer der Boten, der Hiob über die Katastrophen informierte, sagte: 
„Feuer Gottes fiel vom Himmel und hat die Schafe und die Knechte 
verbrannt und verzehrt;“ (Hiob 1,16). Denken wir an die Worte von 
Ellen White:

Satan, der Urheber der Sünde mit all ihren Folgen, 
hatte die Menschen dazu gebracht, Krankheit und 
Tod als Maßnahmen Gottes zu sehen, als Strafe, die 
willkürlich wegen der Sünde verhängt wurde. ... Gott 
hatte zwar eine Lehre erteilt, die gerade das verhindern 
sollte. Hiobs Leben zeigte, dass Satan Leiden verhängt, 
die Gott aus Gnaden außer Kraft setzt. Israel verstand 
jedoch die Lektion nicht. (Das Leben Jesu 467.1,3)

Satan wirkt auch durch die Elemente, um seine Ernte, 
die unvorbereiteten Seelen, einzusammeln. Er hat die 
Geheimnisse des Laboratoriums der Natur studiert, und 
er setzt seine ganze Macht darein, um die Elemente zu 



66

beherrschen, soweit Gott es zulässt. Als es ihm gestattet 
war, Hiob heimzusuchen, da waren Herden, Knechte, 
Häuser, Kinder schnell hinweggerafft, ein Unglück folgte 
unmittelbar auf das andere. … Satan herrscht über 
alle, die nicht unter Gottes besonderem Schutz stehen. 
Er wird manche begünstigen und fördern, um seine 
eigenen Absichten voranzubringen; auf andere wird er 
Schwierigkeiten herabbeschwören und die Menschen 
glauben machen, es sei Gott, der sie peinige.  {Der 
Große Kampf 590.2}

Ein weiteres Beispiel, auf das wir Bezug nehmen wollen, ist die 
Geschichte von Elia:

Er aber sprach: Komm heraus und tritt auf den Berg 
vor den HERRN! Und siehe, der HERR ging vorüber; 
und ein großer, starker Wind, der die Berge zerriss 
und die Felsen zerbrach, ging vor dem HERRN her; der 
HERR aber war nicht in dem Wind. Und nach dem Wind 
kam ein Erdbeben; aber der HERR war nicht in dem 
Erdbeben.  Und nach dem Erdbeben kam ein Feuer; 
aber der HERR war nicht in dem Feuer. Und nach dem 
Feuer kam die Stimme eines sanften Säuselns. 1.Könige 
19,11.12

Was verursachte den Wind, das Erdbeben und das Feuer, wenn es 
nicht Gott war? Das Feuer war ein Spiegelbild der Gewalt, die in 
Elia steckte und die mit dem sanften Charakter Gottes kollidierte. 
Je näher Gott Elia kam, desto mehr wurde sein sündiger Charakter 
offenbart. Zu diesem Bericht schreibt Albert Barnes: „Die Lehre ist 
eine Verurteilung jenes ‚Eifers’, auf den Elia so stolz war, ein Eifer, 
der sich in heftigen und schrecklichen Racheakten manifestierte …” 
(Barnes’ Notes, 1.Könige 19,12)

Wie bereits erwähnt, sagte Gott aufgrund des gewalttätigen 
Charakters Satans (siehe Hesekiel 28,16, wo Frevel bzw. Gewalttat 
erwähnt wird): „Ich habe Feuer aus deiner Mitte hervorgebracht, 



67

das dich verzehrt hat.“ (Hes 28,18). Indem er Satans Charakter 
reflektierte, hatte auch Elia viele Menschen mit dem Schwert 
getötet. Als Gott ihm jedoch seine Sünde zeigte, bekannte er sie 
und tat Buße, indem er sagte: „Es ist genug! So nimm nun, HERR, 
mein Leben, denn ich bin nicht besser als meine Väter!“ (1.Kön 
19,4). Hier ist, was der SDA Bible Commentary dazu sagt:

Als Elia aus der Höhle trat, fegte ein Sturm über den 
Berg hinweg und ein Erdbeben erschütterte den Boden. 
Alles schien in Aufruhr zu sein, der Himmel stand in 
Flammen und die Erde wurde von Kräften erschüttert, 
die sie zu zerreißen schienen. All dies stand im Einklang 
mit dem aufgewühlten Geist des Propheten. Was er 
lernen musste, war, dass diese Kräfte, so mächtig und 
bewegend sie auch sein mögen, an sich kein wahres Bild 
des Geistes Gottes vermitteln. (SDA Bible Commentary, 
1.Könige 19,12)

Ellen White selbst sagt, dass der gewalttätige Aufruhr Elias 
„aufgewühlten Geist“ widerspiegelte – seine gereizte Stimmung.

Während Elia auf die Offenbarung des Herrn wartete, 
tobte ein Sturm, Blitze zuckten und ein verzehrendes 
Feuer fegte vorbei; aber Gott war in all dem nicht zu 
finden. Dann ertönte eine leise, sanfte Stimme, und der 
Prophet bedeckte seinen Kopf vor der Gegenwart des 
Herrn. Seine Gereiztheit verstummte, sein Geist wurde 
sanft und demütig. Er wusste nun, dass ein stilles 
Vertrauen, ein festes Vertrauen auf Gott, ihm in Zeiten 
der Not immer gegenwärtige Hilfe bringen würde. 
(Prophets and Kings 168)

Deshalb sagte Gott zu Satan: „Ich habe Feuer aus deiner Mitte 
hervorgebracht, das dich verzehrt hat“, (Hes 28,18). So wie 
diejenigen in Sodom, die „gegeneinander entbrannt sind in ihrer 
Begierde“ (Röm 1,27), „die Strafe eines ewigen Feuers zu erleiden 
haben“ als Beispiel für diejenigen, die am Ende gottlos leben (Jud 
1,7), so ist es der Krieg, der zwischen Satan und seinen eigenen 



68

Anhängern ausbricht, der dazu führt, dass „die Elemente vor Hitze 
sich auflösen und die Erde und die Werke darauf verbrennen“, 
(2.Petr 3,10). „Denn die Gottlosigkeit brennt wie ein Feuer ... keiner 
hat Mitleid mit dem anderen,“ (Jes 9,18.19); „Sodass das Schwert 
eines jeden sich gegen den anderen richten wird“ (Hes 38,21).19

Über das Ende der Gottlosen lesen wir:

Die Gottlosen erhalten ihre Belohnung auf Erden. Sprüche 
11,31. Sie werden „Stroh sein, und der künftige Tag 
wird sie anzünden, spricht der Herr Zebaoth“. Maleachi 
3,19. Manche werden wie in einem Augenblick vertilgt, 
während andere tagelang leiden. Alle werden „nach 
ihren Werken“ gestraft. Da die Sünden der Gerechten 
auf Satan gelegt wurden, muss er nicht nur für seine 
eigene Empörung leiden, sondern für alle Sünden, zu 
denen er das Volk Gottes verführt hat. Seine Strafe wird 
weit größer sein als die Strafe derer, die er getäuscht hat. 
Nachdem alle, die er betört hat, vernichtet sind, muss 
er noch weiterleben und leiden. In den reinigenden 
Flammen werden die Gottlosen ausgetilgt, Wurzel und 
Zweige: Satan die Wurzel, seine Nachfolger die Zweige. 
Himmel und Erde sehen, dass die volle Gesetzesstrafe 
ausgeteilt worden und dass allen Forderungen des 
Rechtes nachgekommen ist, und sie anerkennen die 
Gerechtigkeit des Herrn. {Der Große Kampf 671.3}

Lasst uns zunächst einmal den Ausdruck „dass allen Forderungen 
des Rechtes nachgekommen ist“ diskutieren. Wessen Recht und 

19 Es ist erwähnenswert, dass in vielen Übersetzungen der Satz „Feuer kam von Gott aus 
dem Himmel herab“ aus Offenbarung 20,9 ohne die Worte „von Gott“ übersetzt wird (oder 
„von Gott“ in Klammern). In „Ellicott’s Commentary for English Readers“ heißt es: „Die Worte 
‚von Gott‘ sind von zweifelhafter Autorität.“ Wie zu Zeiten Hiobs und Elias könnte dies also 
ein weiteres Beispiel dafür sein, dass sündige Menschen die gewalttätige und zerstörerische 
Macht betonen, die sie sich von Gott wünschen. Werden wir heute nicht durch unsere 
Versicherungspolicen falsch informiert, in denen „Naturkatastrophen“ als „höhere Gewalt“, im 
Englischen sogar als „Handlungen Gottes“, bezeichnet werden? Was Ellen Whites Verwendung 
des Ausdrucks angeht, so ist dies ein weiteres Beispiel dafür, dass sie die „Sprache der Bibel“ 
des Textes verwendet, aus dem sie zitiert.



69

wessen Gerechtigkeit? Nun, ich würde sagen, sowohl das Recht und 
die Gerechtigkeit Gottes als auch die Satans! Denkt daran: „Satan 
wird nach seiner eigenen Vorstellung von Gerechtigkeit gerichtet 
werden … Satan wird das Urteil treffen, von dem er sagte, dass 
Gott es ausüben solle.“ (Manuscript Release, vol.12, 413). Da es 
Satans Absicht war, „die Gnade von der Wahrheit und Gerechtigkeit 
zu trennen“, wird er genau das empfangen. Indem Gott Satan 
und seinen Anhängern die Gerechtigkeit zukommen lässt, die SIE 
gefordert haben, übt auch Er SEINE strikte Gerechtigkeit aus. Denn 
es wäre „eine Ungerechtigkeit, den Bösen nicht das zu geben, wofür 
sie so lange und eifrig gearbeitet haben“. Deshalb „muss Er die 
Bösen die Strafe erleiden lassen, die sie sich selbst bereitet haben“.

Ellen White sagt, dass „Er, der Sündenträger, erduldete den Zorn 
der göttlichen Gerechtigkeit und wurde um deinetwillen selbst „zur 
Sünde gemacht“ (Das Leben Jesu 756). Aber hier dürfen wir nicht 
unser eigenes, gefallenes Verständnis von Zorn und Gerechtigkeit 
einbringen. Göttlicher Zorn und Gerechtigkeit werden vollstreckt, 
indem man den sündigen Menschen widerstrebend ihren eigenen 
egoistischen Wünschen überlässt, was zu den natürlichen 
Konsequenzen führt, dass man erntet, was man sät. Wie offenbaren 
sich Gottes göttlicher Zorn und Gerechtigkeit am Kreuz? Indem man 
den sündigen Menschen ihrem (unserem) Verlangen überlässt, ihr 
(unser) satanisches Verständnis von Zorn und Gerechtigkeit an 
Seinem eingeborenen Sohn zu vollstrecken. Es widerspricht dem 
ewigen Evangelium, zu glauben und zu lehren, dass Jesus gekommen 
ist, um Gottes Zorn und Gerechtigkeit in dem Sinne zu befriedigen, 
dass Er Ihn besänftigt, verändert und beruhigt, damit Er nicht gegen 
uns vorgehen muss. Das ist nicht das ewige Evangelium, sondern 
die Lehre von häuslicher Gewalt, bei der Jesus sich zwischen uns 
und unseren zornigen Vater stellen muss. E.J. Waggoner schrieb:

„Aber“, wird jemand sagen, „ihr habt die Versöhnung 
ganz auf die Seite der Menschen gestellt; ich bin immer 
gelehrt worden, dass der Tod Christi Gott mit den 
Menschen versöhnt hat; dass Christus gestorben ist, 
um Gottes Gerechtigkeit zu befriedigen und Ihn zu 



70

besänftigen.“ Nun, wir haben die Frage der Versöhnung 
genau dort gelassen, wo die Heilige Schrift sie hingestellt 
hat; und obwohl sie viel über die Notwendigkeit zu sagen 
hat, dass der Mensch mit Gott versöhnt werden muss, 
deutet sie nicht ein einziges Mal auf so etwas hin wie die 
Notwendigkeit, dass Gott mit dem Menschen versöhnt 
werden muss. Die Notwendigkeit einer solchen Sache 
anzudeuten, ist eine schwere Anklage gegen den 
Charakter Gottes. Die Idee ist vom Papsttum in die 
christliche Kirche gekommen, welches sie seinerseits 
aus dem Heidentum mitbrachte, in dem die einzige 
Vorstellung von Gott die eines Wesens war, dessen 
Zorn durch ein Opfer besänftigt werden musste. (E.J. 
Waggoner, Present Truth UK, 21.September 1893, 386.7)

Die Wahrheit ist, dass Jesus nicht gekommen ist, um Gottes Zorn 
und Gerechtigkeit zu besänftigen – Er ist gekommen, um unseren 
Zorn und unsere Gerechtigkeit zu besänftigen!

Nun zu dem Satz: „Manche werden wie in einem Augenblick 
vertilgt, während andere tagelang leiden … [Satans] Strafe wird 
weit größer sein als die Strafe derer, die er getäuscht hat.“ Was 
bedeutet das? Stellen wir uns das so vor: Wenn jemand an der 
Beerdigung einer Person teilnimmt, die er nicht gut kennt, ist das 
Leid nicht so groß; wenn man jedoch eine Person gut kennt, ist das 
Leid immens. Für jemanden, der Christus nie gut gekannt hat, wird 
die ewige Trennung von Ihm nicht so intensiv sein. Diese Menschen 
werden mit ihrem eigenen Leid aus überwältigender Schuld, Scham 
und Verlust fertig werden müssen.

Aber jemand, der vielleicht eine innige Kenntnis von Christus hatte, 
aber seine Erlösung weggeworfen hat und „das Vergnügen mehr 
geliebt hat als Gott;“ (2.Tim 3,4), wird sehr leiden, weil er einen 
größeren Verlust und die ewige Trennung von seinem göttlichen 
Freund erlebt, wohl wissend, dass dieser ihn bedingungslos geliebt 
und alles in Seiner Macht Stehende getan hat, um ihn zu retten. 
Niemand hat Gott und Seinen Sohn besser gekannt als Satan (Hes 



71

28,14). Deshalb ist sein emotionales Leiden das größte, und deshalb 
wird er länger leiden als jeder andere.

Der Mensch war aber — selbst als Sünder — in einer 
anderen Lage als Satan. Luzifer hatte im Himmel im 
Lichte der Herrlichkeit Gottes gesündigt. Ihm war die 
Liebe Gottes offenbart worden wie keinem anderen 
Geschöpf. Er kannte das Wesen Gottes und Seine Güte 
und wählte sich dennoch seinen eigenen selbstsüchtigen, 
unabhängigen Weg. Seine Wahl war endgültig. Gott 
konnte nichts mehr tun, um ihn zu retten. (Das Leben 
Jesu 763.2)

Ellen White berichtet uns von der unermesslichen Verzweiflung, 
die Christus am Kreuz empfand:

Sein ganzes Leben hindurch hatte Er der gefallenen Welt 
die frohe Botschaft von der Gnade und der vergebenden 
Liebe des Vaters verkündigt; das Heil auch für den größten 
Sünder war stets das Ziel Seines Wirkens gewesen. Doch 
nun, da Er die schreckliche Sündenlast trug, konnte Er 
das versöhnliche Angesicht des Vaters nicht sehen! 
Ein Schmerz, den kein Menschenherz nachempfinden 
kann, durchdrang Sein Herz, da Ihm in dieser Stunde der 
höchsten Not die göttliche Gegenwart entzogen war. 
Seine Seelenqual war so groß, dass Er die körperlichen 
Schmerzen kaum wahrnahm. Satan quälte den Heiland 
mit heftigen Versuchungen. Der Blick Jesu konnte nicht 
durch die Pforten des Grabes dringen. Keine aufhellende 
Hoffnung zeigte Ihm Sein Hervorkommen aus dem Grabe 
als Sieger oder bestätigte Ihm die Annahme Seines 
Opfers beim Vater. Er befürchtete, das Maß der Sünde 
würde in den Augen Gottes so schwer wiegen, dass Er 
auf ewig von Seinem Vater getrennt wäre. Er fühlte die 
Seelenangst, die den Sünder befallen wird, wenn die 
erlösende Gnade nicht länger mehr für das schuldige 
Geschlecht Fürbitte einlegt. Es war das Gefühl für die 



72

auf Ihm ruhende Sündenlast, die den Zorn des Vaters 
auf Ihn als den Stellvertreter der Menschen fallen ließ 
und die den Leidenskelch so bitter machte, dass das 
Herz des Sohnes Gottes brach. {Das Leben Jesu 753.2,3}

Weil Christus „die Seelenangst fühlte, die den Sünder befallen 
wird,“, rief Er: „Eli, Eli, lama sabachthani? Das heißt: Mein Gott, 
mein Gott, warum hast du mich verlassen?“ (Mt 27,46). Damit 
zweifelte Christus nicht an der Gegenwart Seines Vaters, sondern 
verwies alle Zweifler auf Psalm 22. In diesem Kapitel lesen wir im 
Voraus, was mit dem leidenden Knecht (dem Messias) geschehen 
würde.

•	 Vers 2: „Mein Gott, mein Gott, warum hast du 
mich verlassen? Warum bleibst du fern von meiner 
Rettung, von den Worten meiner Klage?

•	 Verse 7-9: „Ich aber bin ein Wurm und kein Mensch, 
ein Spott der Leute und verachtet vom Volk.  Alle, 
die Mich sehen, spotten über Mich; sie reißen den 
Mund auf und schütteln den Kopf: »Er soll doch auf 
den HERRN vertrauen; der soll Ihn befreien; der 
soll Ihn retten, Er hat ja Lust an Ihm!« (siehe auch 
Matthäus 27,41-43)  

•	 Vers 17: „Denn Hunde umringen Mich, eine Rotte 
von Übeltätern umgibt Mich; sie haben Meine Hände 
und Meine Füße durchgraben.“

•	 Vers 19: „Sie teilen Meine Kleider unter sich und 
werfen das Los über Mein Gewand.“ (siehe auch 
Matthäus 27,35)

In all dieser Bedrängnis glaube ich, dass unser Erlöser uns zu Vers 
25 führt:

Denn Er [Gott] hat nicht verachtet noch verabscheut das 
Elend des Armen, und hat Sein Angesicht nicht vor Ihm 
verborgen, und als Er zu Ihm schrie, erhörte Er Ihn.



73

Weil Er der Sohn Gottes ist, geboren „in den Tagen der Ewigkeit“ 
(Mi 5,220) und „Tag für Tag [des Vaters] Wonne“ war (Spr 8,22-
30), durchdrang dieses Gefühl der ewigen Trennung von Seinem 
Vater „Sein Herz mit einem Schmerz, den kein Menschenherz 
nachempfinden kann“, aber doch haben wir gesehen, dass Er durch 
den Glauben an das Wort Seines Vaters standhaft blieb. Obwohl 
Er die Finsternis nicht durchschauen konnte, wusste Er, dass Sein 
Vater Sein Schreien hörte und Ihn niemals verlassen würde (Hebr 
13,5). Er war fest in Seiner Sohnschaft verwurzelt und glaubte voll 
und ganz an die Erklärung Seines Vaters: „Dies ist Mein Sohn, der 
innig geliebte, an dem Ich Wohlgefallen habe“ (Mt 3,17 gemäß 
Weymouth New Testament). Wirst auch du deine Identität als Sohn 
oder Tochter Gottes ergreifen?

Die Worte, die zu Jesus am Jordan gesprochen 
wurden: „Siehe, das ist Mein lieber Sohn, an welchem 
Ich Wohlgefallen habe“, schließen das ganze 
Menschengeschlecht ein. Gott sprach zu Jesus, den 
Er als unseren Stellvertreter sah. Wir werden trotz 
unserer Sünden und Schwächen nicht von Gott als 
Unwürdige verworfen; denn Er hat uns „begnadet ... 
in dem Geliebten“.  Epheser 1,6. Die Herrlichkeit, die 
auf Christus ruhte, ist ein Pfand der Liebe Gottes für 
uns. … Das Licht, das aus dem geöffneten Himmel auf 
das Haupt des Heilandes fiel, wird auch uns scheinen, 
wenn wir ernstlich um Hilfe bitten, der Versuchung zu 
widerstehen. Die gleiche göttliche Stimme spricht zu 
jeder gläubigen Seele: Du bist Mein Kind, an dem Ich 
Wohlgefallen habe! {Das Leben Jesu 96.1}

Es war nicht Gott, der Jesus verlassen hat, sondern die Menschen, 
in denen Er kein Mitgefühl fand:

Die Schmach hat Mein Herz gebrochen, und Ich bin 
elend; Ich wartete auf Mitleid, aber da war keines, und 
auf Tröster, aber Ich fand sie nicht. Und sie gaben Mir 

20 In manchen Bibelübersetzungen Vers 1



74

Galle zur Speise und Essig zu trinken in Meinem Durst. 
Psalm 69,20.2121

Christus wurde nicht buchstäblich in Brand gesetzt, dennoch war 
Er das Brandopfer. Nicht weil Gott ein Blutopfer verlangte, um uns 
zu vergeben (Ps 40,622), sondern weil der Mensch Blut verlangte. 
Wir sind es, die glauben, dass „ohne Blutvergießen geschieht keine 
Vergebung.“ (Hebr 9,22). Ellen White bestätigt diese Wahrheit:

Als Jesus den Tempel betrat, überschaute Er alles mit 
einem Blick. Er sah die unredlichen Geschäfte, sah das 
Elend der Armen, die da glaubten, ohne Blutvergießen 
keine Vergebung der Sünden zu erlangen; Er sah den 
äußeren Vorhof Seines Tempels in einen Ort ruchlosen 
Schacherns verwandelt. Die heilige Stätte glich einem 
großen Markt. {Das Leben Jesu 142.3}

Anstatt dass Gott ein Opfer verlangt und wir es bereitstellen, 
sind es wir, die das Opfer verlangen, und Gott stellt es bereit. Es 
ging darum, uns zu besänftigen und zu beschwichtigen, die wir 
Ihm feindlich gesinnt waren. Indem Christus sich herabließ, die 
Gerechtigkeit der Menschen zu tragen, brach Er Satans Macht 
über uns und befreite uns von der Knechtschaft dessen, was wir 
glaubten, dass Gott verlangte – den Tod!

Da nun die Kinder an Fleisch und Blut Anteil haben, ist 
Er gleichermaßen dessen teilhaftig geworden, damit Er 
durch den Tod den außer Wirksamkeit setzte, der die 
Macht des Todes hatte, nämlich den Teufel,  und alle 
diejenigen befreite, die durch Todesfurcht ihr ganzes 
Leben hindurch in Knechtschaft gehalten wurden. 
Hebräer 2,14.15

Was war es, das dem Erlöser das Leben genommen hat? Ein 
gebrochenes Herz. Das „Feuer“, das der schuldige Sünder am 
Ende spüren wird, ist daher das Feuer seiner eigenen seelischen 

21 In manchen Bibelübersetzungen Vers 21, 22
22 In manchen Bibelübersetzungen Vers 7



75

Verzweiflung, verursacht durch seine eigene Angst und sein 
eigenes Rechtsempfinden. Und weil die Menschen nicht an Gottes 
Barmherzigkeit glauben, sondern glauben, dass Er sie verlassen hat 
und sie demnach heimsucht, werden sie durch ein gebrochenes 
Herz den zweiten Tod sterben (Jes 13,7.8; Lk 21,26).

Schließlich der Satz: „In den reinigenden Flammen werden die 
Gottlosen ausgetilgt, Wurzel und Zweige: Satan die Wurzel, seine 
Nachfolger die Zweige.“ Für Atheisten ist es unvorstellbar, warum 
Millionen von Christen einen Gott verehren, der Menschen für alle 
Ewigkeit im Feuer quält. Um ihre Gemüter zu beruhigen, predigen 
die Siebenten-Tags-Adventisten, dass Gott die Menschen nur für 
kurze Zeit verbrennen und quälen wird. In Wirklichkeit ist Gott 
also nicht besser als das römische Papsttum, das Ketzer auf dem 
Scheiterhaufen lebendig verbrannt hat.

Mit dieser Denkweise ist es kein Wunder, dass der erste 
Kirchenhistoriker, Eusebius, berichtet, wie die römische 
Kirchenmonarchie als das Ebenbild der Monarchie im Himmel 
angesehen wurde, als er schrieb: „Mit dem Römischen Reich war 
die Monarchie auf Erden als Abbild der Monarchie im Himmel 
gekommen“ (S.L.Greenslade, „Church and State from Constantine 
to Theodosius“, London: SCM Press, 1954). So etablierte die Kirche 
ihre eigenen Richtlinien gegen „Ketzer“ und verhängte willkürliche 
Strafen, wobei sie behauptete, diese Strafen seien „göttliche 
Gerechtigkeit“.

Neben der Verurteilung durch die göttliche Gerechtigkeit 
müssen sie mit schweren Strafen rechnen, die unsere 
Autorität, geleitet von himmlischer Weisheit, für 
angemessen hält. (Edward Gibbon, „The History of the 
Decline and Fall of the Roman Empire”, Kap.27, Abs.6)

Als Jakobus und Johannes Feuer vom Himmel herabkommen lassen 
wollten, um die Samariter zu vernichten, „wie es auch Elia getan 
hat“, tadelte Jesus sie und sagte: „Wisst ihr nicht, welches Geistes 
[Kinder] ihr seid? Denn der Sohn des Menschen ist nicht gekommen, 



76

um die Seelen der Menschen zu verderben, sondern zu erretten! 
Und sie zogen in ein anderes Dorf.“ (Lk 9,54-56). Durch den Zusatz 
„wie es auch Elia getan hat“ glaubten Jakobus und Johannes (wie 
viele heute auch), dass sie einen biblischen Beweis für ihre Bitte 
hatten (2.Kön 1,10-14). Mit Seiner Zurechtweisung lehrte Jesus sie, 
dass sie das, was sie gelesen hatten, falsch verstanden und dadurch 
eine falsche Vorstellung vom Charakter Gottes entwickelt hatten. 
Paulus lehrte dasselbe: „… bis zum heutigen Tag bleibt beim Lesen 
des Alten Testamentes diese Decke unaufgedeckt, die in Christus 
weggetan wird.“ (2.Kor 3,14). Deshalb kam Jesus – um die Decke 
des falschen Verständnisses wegzunehmen.

Satan hatte den Charakter Gottes gegenüber der Welt so 
falsch dargestellt, dass der Mensch fern von Gott stand; 
aber Christus kam, um der Welt die Eigenschaften des 
Vaters zu offenbaren, um das Ebenbild Seiner Person 
darzustellen … Das Ziel der Mission Christi in der Welt 
war es, den Vater zu offenbaren. (Signs of the Times, 
11.April 1895, Abs.2)

Christus erhöhte den Charakter Gottes, indem Er Ihm das 
Lob zuschrieb und Ihm die Ehre gab für das gesamte Ziel 
Seiner eigenen Mission auf Erden - die Menschen durch 
die Offenbarung Gottes zu der richtigen Erkenntnis zu 
bringen. In Christus wurde den Menschen die väterliche 
Gnade und die unvergleichliche Vollkommenheit des 
Vaters vor Augen geführt. In Seinem Gebet kurz vor 
Seiner Kreuzigung erklärte Er: „Ich habe Deinen Namen 
offenbart.” „Ich habe Dich verherrlicht auf Erden; ich 
habe das Werk vollendet, das Du mir gegeben hast, 
damit ich es tun soll.” Als das Ziel Seiner Mission 
erreicht war – die Offenbarung Gottes an die Welt –, 
verkündete der Sohn Gottes, dass Sein Werk vollbracht 
sei und dass der Charakter des Vaters den Menschen 
offenbart worden sei. {Signs of the Times, 20.Januar 
1890, Abs.9}



77

Mit den Worten Jesu: „Wisst ihr nicht, welches Geistes [Kinder] ihr 
seid?“, lernten Jakobus und Johannes, dass das Verbrennen von 
Menschen bei lebendigem Leib durch Feuer von einem satanischen 
Geist kommt und nicht vom Heiligen Geist Gottes! Was machen 
wir also mit der Aussage über die „reinigenden Flammen“? Diese 
kommen, nachdem alle Gottlosen tot sind und ihre Leichen werden 
„wie Asche sein unter euren Fußsohlen“ (Mal 3,21).

Schlussfolgerung

Was auch immer wir unter der Lehre der Bibel verstehen, wir müssen 
unser Wissen über den Charakter Gottes mit dem Licht Seiner 
vollkommenen Offenbarung in der Person Jesu Christi in Einklang 
bringen. Nachdem die Decke weggenommen wurde, können wir 
mit Ellen White zu dem Schluss kommen, dass „das gesamte Ziel 
Seiner eigenen Mission“ darin bestand, „die Menschen durch die 
Offenbarung Gottes zu der richtigen Erkenntnis zu bringen“. „Zu der 
richtigen Erkenntnis bringen“ = Versöhnung/Wiedereinsmachung. 
Die Wiedereinsmachung wird demnach nicht dadurch erreicht, 
dass Christus eine rechtmäßige Zahlung (den Tod) an Gott leistet. 
Die Wiedereinsmachung wird nur erreicht, wenn die Wahrheit über 
Gottes Charakter angenommen wird!

Das englische Wort für Versöhnung („atonement“), 
bedeutet „at-one-ment“ – wörtlich: „Wieder-eins-
Machung“. Die Sünde hat Leid gebracht und das Leid 
hat ein Missverstehen von Gottes Charakter bewirkt. 
So kamen die Menschen dazu, Gott zu hassen, statt Ihn 
zu lieben; und indem sie Ihn, den einen Vater, hassten, 
hassten die Menschen auch ihre Mitmenschen, ihre 
Brüder. Statt der einen Familie mit dem einen Vater 
waren die Menschen nun von Gott und voneinander 
getrennt und wurden durch Hass und Selbstsucht 



78

voneinander ferngehalten. Es musste eine Versöhnung 
stattfinden. Eine Versöhnung kann nur dadurch erreicht 
werden, dass Gott Seine Liebe so offenbart, trotz 
Sünde und Kummer, dass die Herzen der Menschen 
berührt werden und sie wieder zarte Gefühle für Ihn 
empfinden können. Frei von Satans Täuschungen 
erkennen sie dann, wie sie den göttlichen Einen 
vollkommen und furchtbar missverstanden haben, 
trotz des Geistes Seiner Gnade. So können sie dann als 
heimkehrende Brüder wieder in seliger Eintracht zum 
Haus des Vaters zurückgeführt werden. Die Versöhnung 
dient nicht dazu, Gottes Zorn zu beschwichtigen, damit 
die Menschen es wagen können, zu Ihm zu kommen, 
sondern sie soll Seine Liebe offenbaren, damit sie 
zu ihm kommen WOLLEN. Es war nicht Christus, der 
Gott mit der Welt versöhnte, sondern Gott in Christus 
versöhnte die Welt mit sich selbst. Nirgends steht, dass 
Gott mit uns versöhnt werden musste; Er sagt: „Ich 
habe euch nicht verlassen, aber ihr habt Mich verlassen. 
(G.E.Fifield – „Gott ist Liebe“ 64)

Brüder und Schwestern der Herde, könnt ihr euch vorstellen, wie 
kraftvoll die Botschaft der Siebenten-Tags-Adventisten heute wäre, 
wenn wir an der Botschaft von 1888 festgehalten hätten? Lasst uns 
die heidnische Vorstellung von Versöhnung (Wiedereinsmachung) 
ablegen und zu dem ewigen Evangelium zurückkehren, das 
wir verkünden sollen und das „die Welt mit seiner Herrlichkeit 
erleuchten“ wird (Offb 14,6.7; 18,1-4).

Jesus hatte ständig Schwierigkeiten, den Menschen geistliche 
Wahrheiten zu vermitteln, weil sie sich weiterhin auf das Physische 
konzentrierten und nicht bereit waren, sich mit dessen tieferer 
Bedeutung auseinanderzusetzen.23 Zu dem Gesetzeslehrer sagte 
Jesus: „Was steht im Gesetz geschrieben? Wie liest du?“ (Lk 10,26). 
Alle Auslegungen müssen auf Christus und Seiner Offenbarung des 

23 Siehe dazu beispielsweise Joh 2,19-21 und Joh 6,51-66.



79

Vaters beruhen.

Philippus spricht zu Ihm: Herr, zeige uns den Vater, so 
genügt es uns!  Jesus spricht zu ihm: So lange Zeit bin 
Ich bei euch, und du hast Mich noch nicht erkannt, 
Philippus? Wer Mich gesehen hat, der hat den Vater 
gesehen. Wie kannst du da sagen: Zeige uns den Vater? 
Johannes 14,8.9

Alles, was der Mensch über Gott wissen muss oder 
wissen kann, ist im Leben und Charakter Seines Sohnes 
offenbart worden.“ (Testimonies for the Church, Band 
8, S.286)

Herodes und die bösen Machthaber töteten den 
Gerechten, aber Christus hat niemals jemanden 
getötet, und wir können den Geist der Verfolgung – 
weil die Menschen Gewissensfreiheit wollen – seinem 
Ursprung zuschreiben: Satan. Er ist ein Betrüger, ein 
Lügner, ein Mörder und Verkläger der Brüder. Er liebt 
es, menschliches Elend zu sehen. Er freut sich über 
Not, und wenn wir die grausamen Verfolgungen derer 
betrachten, die Gott gemäß den Geboten ihres eigenen 
Gewissens gehorchen wollen, können wir erkennen, 
dass dies das Geheimnis der Bosheit ist. (Manuskript 62, 
1886, Abs.64)

Christus, als der wahre Repräsentant Gottes, „hat niemals 
jemanden getötet“. Das Wort „niemals“ bedeutet niemals – auch 
nicht während der gesamten Menschheitsgeschichte, wie sie in den 
hebräischen Schriften (allgemein als „Altes Testament“ bekannt) 
aufgezeichnet ist.

Wer ist der Gott, der auf dem Thron unserer Herzen sitzt? Ist der 
Gott, dem wir dienen, eine Person, die persönlich für den Tod von 
Millionen von Menschen verantwortlich ist? Ist Gewalt ein Teil des 
Gottes geworden, den wir verehren? Wenn in der gegenwärtigen 
Zeit der Tod auf dem Thron sitzt, dann wird der Tod ewig sein, denn 



80

Gott ist ewig. Aber wenn Gott Liebe, Barmherzigkeit und Gnade 
ist und Seine Gerechtigkeit sich darin offenbart, dass Er Seinen 
Untertanen erlaubt, die Früchte ihrer eigenen Hände zu ernten, 
dann ist in der Tat der letzte Feind, der vernichtet werden wird, der 
Tod (1.Kor 15,26).

Gott hat die ganze Welt gemäß Seinen Prinzipien der Gerechtigkeit, 
nicht unseren, in einer Flut ertränkt. Gott ließ die Sünde ihre Wirkung 
entfalten, und als die Menschen vor der Sintflut Gott aufforderten, 
von ihnen zu weichen, musste Er traurig zurücktreten, um ihnen 
ihren Wunsch zu erfüllen. Christus litt mit jeder Seele, die ertrunken 
ist. Es war ein furchtbares Kreuz für Ihn, diesen schrecklichen Verlust 
an Leben zu ertragen, aber Gottes Gerechtigkeit sieht vor, dass 
jedem Menschen die Wahl seines eigenen Weges gewährt wird und 
entweder Gottes Wegen des Lebens zu folgen oder sich in Rebellion 
für Satans Wege des Todes zu entscheiden. Welchen Weg werden 
wir wählen? Was mich und mein Haus betrifft, so werden wir dem 
Gott dienen, dessen Gerechtigkeit darin besteht, Barmherzigkeit zu 
zeigen und jedem die Freiheit zu geben, zu wählen, was er wünscht.



81

Historische Zitate von früheren und heutigen 
Bibellehrern über den Charakter Gottes
„Aber der Pfad des Gerechten ist wie der Glanz des 

Morgenlichts, das immer heller leuchtet bis zum vollen 
Tag.“ (Sprüche 4,18)

St. Gregory Palamas (1296-1359)
„Gott hat weder den Tod noch Krankheiten noch 
Gebrechen geschaffen. Dieser Tod des Körpers 
wurde nicht von Gott gegeben; Er hat ihn weder 
verursacht noch angeordnet! Auch ist Gott nicht 
der Urheber körperlicher Krankheiten.“ (St. Gregor 
Palamas, Homilies XXXI, S. 151.388BC, zitiert von 
Larchet, Jean-Claude in „The Theology of Illness“, 
S.27)

Oliver Prescott Hiller (1814-1870)
„Ist es dann verwunderlich, dass in einem solchen 
Zustand moralischer Verwirrung auch der Körper, 
der sein Leben vom Geist erhält, von Unreinheit 
und Krankheit erfüllt ist? Und dass, wenn ein 
ganzes Volk oder die gesamte Menschheit sich 
in einem solchen Zustand befindet, Seuchen 
ausbrechen, ganze Länder verwüsten und sich 
über die ganze Welt ausbreiten? Die Menschen 

sollten diese Plagen der Menschheit also nicht (wie sie es nur allzu 
gerne tun) der Hand ihres himmlischen Vaters zuschreiben, der 
die Liebe und Güte selbst ist, der ein Retter und kein Zerstörer ist, 
sondern ihrem eigenen Zustand der Verderbtheit und Sünde, der 
die einzige Ursache ihres Leidens ist.“ (Oliver Prescott Hiller, God 
Manifest: „A Treatise on the Goodness, Wisdom, and Power of God, 
as Manifested in His Works, Word, and Personal Appearing”, S.280) 



82

Charles Cuthbert Hall (1852-1908)
„... Schmerz, Unglück, Krankheit und Tod sind nicht 
Gott zuzuschreiben, als hätte Er sie verursacht und 
über uns gebracht, sondern sie und alle anderen 
Übel sind als Früchte und Folgen der Sünde in die 
Welt gekommen.“ (Charles Cutbert Hall, „Does God 
Send Trouble?“ 1894, S.25,80)

Henry B. Wilson (1870-1923)
„Die falsche Theologie, dass Gott auf mysteriöse 
Weise mit der Entsendung von Krankheit, Schmerz 
und Tod in Verbindung steht, hat vor vielen 
Jahrhunderten Seinen wahren Charakter als Gott 
der Liebe ausgelöscht, und diese Theologie hat 
sich so tief in das System der Kirche und ihre 
Lehren eingegraben, dass es einen willensstarken 
Geistlichen oder Prediger erfordert, sich davon 

zu lösen und die einfachen Taten und Worte Christi, des großen 
Heilers, der immer noch heilt, zu praktizieren und zu lehren.“ 
(Henry B. Wilson „Mr. Hickson’s Healing Mission” in „The Nazarene: 
Presenting the Message of Healing in Christ”, Band 4-6, 1919, S.10)

Andrew Murray (1828-1917)
„Der Herr sprach zu den Jüngern von verschiedenen 
Leiden, die sie ertragen müssten, aber wenn Er von 
Krankheit spricht, dann immer als ein Übel, das 
durch Sünde und Satan verursacht wird und von dem 
wir befreit werden sollten. Sehr feierlich erklärte Er, 
dass jeder Seiner Jünger Sein Kreuz tragen müsse 
(Mt 16,24), aber Er lehrte niemals einen Kranken, 
sich mit seiner Krankheit abzufinden. Überall heilte 
Jesus die Kranken, überall bezeichnete Er Heilung 

als eine der Gnaden, die zum Himmelreich gehören. Die Sünde in 
der Seele und die Krankheit im Körper zeugen beide von der Macht 
Satans, und „der Sohn Gottes ist erschienen, dass Er die Werke 
des Teufels zerstöre“ (1.Joh 3,8). Jesus kam, um die Menschen von 
Sünde und Krankheit zu befreien, damit Er die Liebe des Vaters 
bekannt machen konnte. (Andrew Murray, „Divine Healing“, S.9)



83

Joe Blair (veröffentlicht 1986)
„Der Kontext der Heiligen Schrift hilft uns zu 
verstehen, wie wir einige Passagen des Alten 
Testaments im Zusammenhang mit Gottes Liebe 
einordnen können. Der beste Weg ist jedoch, auf 
Christus zu schauen. Christus ist die ultimative 
Offenbarung Gottes selbst. Christus ist das Wort 
Gottes (Joh 1,1-14). Daher muss alles, was über 
Gott gesagt oder gedacht wird, im Licht Jesu Christi 

geprüft werden. Wenn ich eine Auslegung habe, die im Widerspruch 
zur Natur Gottes steht, wie sie in Christus offenbart wurde, dann 
muss ich sie neu interpretieren, denn Gott ist treu und widerspricht 
sich nicht selbst.“ (Joe Blair, „When Bad Things Happen, God Still 
Loves”, 1986, S.96)

Fred T. Wright (1925-1997)
„Es war nie Gottes Absicht, dass Israel oder 
irgendjemand anderes jemals das Schwert führen 
sollte. Es hat keinen Platz in Seinem Charakter 
und Seinen entsprechenden Methoden und findet 
daher auch keine Akzeptanz im Charakter und 
Verhalten Seines Volkes ... Die Anweisungen Gottes 
galten einem Volk, das sich bereits für einen Weg 
entschieden hatte ... Gottes Anweisungen sollten 

die negativen Auswirkungen ihrer Entscheidung so gering wie 
möglich halten. Damit erfüllte Er die Rolle eines Erlösers. Das Volk 
bestand darauf, zum Schwert zu greifen. Nun versuchte Gott, es 
vor den schlimmsten Auswirkungen zu bewahren.“ (Fred Wright, 
„Behold Your God“, S. 510-512)

William Matson (1849-1917)
„Gott hat diese Welt also nicht zu einem Ort des 
Leids gemacht. Es war nicht Seine Absicht, dass sie 
so sein sollte, sondern ganz im Gegenteil. Sie wurde 
zu dem, was sie ist, durch das Wirken Satans, im 
Gegensatz zum Willen Gottes.“ (William Matson, 
„The Adversary: His Purpose, Power and Person”, 
1891, S.43)



Es ist die Dunkelheit des falschen Verständnisses 
von Gott, die die Welt umhüllt.

Die Menschen haben ihr Wissen über Seinen Charakter verloren
ER WURDE FALSCH VERSTANDEN UND FALSCH INTERPRETIERT.

In dieser Zeit muss eine Botschaft von Gott verkündet werden, 
eine Botschaft, die durch ihren Einfluss erleuchtet und durch ihre 

Kraft rettet. Sein Charakter muss bekannt gemacht werden.

In die Dunkelheit der Welt soll das Licht Seiner Herrlichkeit, 
das Licht Seiner Güte, Barmherzigkeit und Wahrheit ausgegossen 

werden ...

Diejenigen, die auf das Kommen des Bräutigams warten, sollen 
zu den Menschen sagen: „Seht, das ist euer Gott!“

Die letzten Strahlen des barmherzigen Lichts, die letzte 
Botschaft der Gnade, die der Welt gegeben werden soll, ist eine 

Offenbarung Seines Charakters der Liebe.

„Die Kinder Gottes sollen Seine Herrlichkeit kundtun. 
In ihrem eigenen Leben und Charakter sollen sie 

offenbaren was die Gnade Gottes für sie getan hat.“
(Christ’s Object Lessons, S. 415)


	Einleitung
	1. „Die Liebe Gottes wird in unserer Zeit so dargestellt, als wäre sie von einem Charakter, der es Ihm unmöglich macht, den Sünder zu vernichten.“
	A. Die Bibelstellen darüber, wie Gott vernichtet: 
	B. Ellen G. White darüber, wie Gott vernichtet:

	2. „Die Menschen gehen von ihrem eigenen niedrigen Standard von Recht und Gerechtigkeit aus ... Gott handelt nicht nach dem Plan des Menschen. Er kann unendliche Gerechtigkeit üben, die der Mensch vor seinen Mitmenschen nicht zu tun berechtigt ist ... abe
	A. Die Schriftstellen darüber, wie Gott Gerechtigkeit übt:
	B. Ellen G. White über die Art und Weise, wie Gott die unendliche/strikte Gerechtigkeit ausübt:

	3. „Gottes Güte und langmütige Geduld, Seine Nachsicht und Barmherzigkeit gegenüber Seinen Untertanen hindern Ihn nicht daran, den Sünder zu bestrafen, der sich weigert, Seinen Geboten zu gehorchen.“
	A. Die Heilige Schrift über die Art und Weise, wie Gott Strafe vollstreckt
	B. Ellen G. White darüber, wie Gott Strafe vollstreckt:

	4. „Noah hätte Gott missfallen, wenn er einen der Spötter und Hohnredner, die ihn bedrängten, ertränkt hätte, aber Gott ertränkte die ganze Welt.“
	A. Die Heilige Schrift darüber, wer oder was die Sintflut verursacht hat:
	B. Ellen G. White darüber, wer oder was die Sintflut verursacht hat:

	5. „Man könnte einwenden, dass ein liebender Vater nicht zusehen würde, wie Seine Kinder die Strafe Gottes durch das Feuer erleiden, während Er die Macht hätte, sie zu befreien. Aber Gott würde zum Wohle Seiner Untertanen und zu ihrer Sicherheit den Übert
	A. Die Bibel über die Bestrafung Gottes durch Feuer:
	B. Ellen G. White über die Strafe Gottes durch Feuer:

	Schlussfolgerung
	Historische Zitate von früheren und heutigen Bibellehrern über den Charakter Gottes

